


EDITORIALE
UN IMPEGNO CHE SI RINNOVA
di Gabriele Cela e Giovanni Salmaso

FUCI COMUNITÀ
STATI GENERALI
Napoli 2025
di Pietro Buoso e Marta Vitali

GIUBILEO DEI GIOVANI.
PELLEGRINI DI SPERANZA 
di Miriam Adamo e Jacopo Rodeschini

FUCI LIFE
«ECCO, IO FACCIO NUOVE TUTTE
LE COSE»
a cura di Antonio Canosa

L’ERA DELL’INDIVIDUALISMO
di Maria Cristina Monea

MERCATI
I MORTI PER DISPERAZIONE
E IL FUTURO DEL CAPITALISMO
di Giacomo Funghi

GREEN
IA: CONSUMO ENERGETICO
E IMPATTO AMBIENTALE
di Vito Arculeo

LA CER DELLA DIOCESI DI
TREVISO È ACCESA
di Sergio Criveller

UNIVERSITÀ
IL FRASTUONO E LA MELODIA:
COSTRUIRE UN’UNIVERSITÀ
CHE ASCOLTA
di Francesco Caldirola

SPIRITUALITÀ
BENESSERE PSICO-FISICO: LO
STUDENTE UNIVERSITARIO NELLE
DIMENSIONI CORPOREA E
SPIRITUALE
di Elide Valentina Maria Romano

SOMMARIO
3

6

9

13

14

20

16

23

25

27

KRONOS
NUOVA STORIA (NON CINICA)
DELL’UMANITÀ
di Arianna D’Amico

TESTIMONI
MIGRANTI NELLA ROTTA DEL
MEDITERRANEO CENTRALE
di Salvatore Vella

LA NOTTOLA DI MINERVA
LA FEDE SECONDO
TOMMASO D’AQUINO
di Pietro de Simone

POLIS
FERITE INVISIBILI: IL BULLISMO
CHE DISTRUGGE LE VITE
di Stefania Maria Pia Ferro

IURIS
SOVRANITÀ DIGITALE, POTERI
PRIVATI E DIRITTI FONDAMENTALI
di Francesco Di Palma

CHIESA
ANALISI AL CUORE DELLA
LITURGIA
Nel 60° anniversario della chiusura del 
Concilio Ecumenico Vaticano II
di Andrea Carminati e Gabriele Gusso

LEONARDO
“L’IDEA DI ARTE” PER LA CHIESA
A SESSANT’ANNI DAL CONCILIO
VATICANO II: LA BELLEZZA E
L’EVANGELIZZAZIONE, DA PAOLO VI
A PAPA FRANCESCO
di Maria Anna Maffi

32

41

37

43

45

49

29



© Ricerca. Nuova serie di Azione Fucina
Bimestrale della Federazione Universitaria Cattolica Italiana

4-5-6/2025 luglio-agosto-settembre-ottobre-novembre-dicembre

Direttore responsabile
Angelo Bertani

Condirettore
Gabriele Cela
condirettore@fuci.net

Redazione
Marta Terenzio, Alessio Dimo, Maddalena Arighi, Giovanni Salmaso, Gabriele Cela, Lorenzo Tellez, Giulia Brilli, Maria 
Anna Maffi, Andrea Carminati, Pietro Cossiga, Giacomo Funghi, Elide Valentina Maria Romano, Francesco Di Palma.

Editore
F.U.C.I. – Presidenza Nazionale
Via della Conciliazione, 1 – 00193 Roma
presidenza@fuci.net

Progetto grafico copertina
Mangiapane Graphic Studio

Grafica: Fondazione Apostolicam Actuositatem ETS 
Impaginazione: Francesco Omaggio

Tiratura
600 copie

Stampa
Varigrafica Alto Lazio – Nepi (Vt)

In copertina
Pixabay.com – Tumisu

Fotografie
Archivio FUCI, Pexels.com, Pixabay.com

Registrazione del Tribunale di Roma n. 361 del 10 luglio 1985

Finito di stampare nel mese di dicembre 2025

La rivista è stampata e diffusa grazie al contributo della Fondazione FUCI.

COME ABBONARSI?
Scrivere a condirettore@fuci.net inviando indirizzo di spedizione e ricevuta del pagamento.
Speciale studenti € 10,00; Ordinario € 15,00; Sostenitore € 50,00 o offerta libera.
Versione online: gratis.
Versamento su C/C n. 2611380 presso Banca Passadore, 
intestato a: F.U.C.I. - Federazione Universitaria Cattolica Italiana
IBAN IT12V0333203201000002611380 
Causale: Cognome Nome – Contributo per «Ricerca».



3

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Editoriale

UN IMPEGNO CHE SI RINNOVA
editoriale

Cari amici della FUCI, cari assistenti,
sono onorato di accettare, con grande 
entusiasmo, l’incarico di Condiretto-
re di Ricerca – Nuova Serie di Azione 

Fucina. Ringrazio il Consiglio centrale e la Pre-
sidenza nazionale per la fiducia e coloro che han-
no curato la pubblicazione di questo numero e la 
comunicazione social in questi mesi. Sarà una 
piacevole esperienza, in sinergia con la Presi-
denza nazionale e con tutti i fucini interessati a 
collaborare nella Redazione di «Ricerca», che 
invito a proporsi senza esitazioni1. Da qualche 
anno la FUCI sta riflettendo sul senso di comu-
nità attraverso il “Ripensamento” federativo. 
«Ricerca» è la pagina di presentazione della no-
stra comunità, ha fin dalle origini assunto un 
ruolo fondamentale nella Storia della Federazio-
ne. Tutto è nato con il quindicinale «Vita Nova» 
fondato nel 1894 da don Romolo Murri2 che 
raccoglieva le idee degli studenti universitari che 
desideravano mettersi al servizio della Chiesa, 
delle università e della società civile. Dopo «Vita 
Nova» (dal 1894 al 1904) la stampa federativa 
ha cambiato forma, ma non sostanza e contenu-
to, nascono infatti: «Studium» (dal 1906 poi 
confluita nelle Edizioni Studium fondate nel 
1927), «Azione Fucina» (dal 1928 al 1946) e 

1  Scrivere a condirettore@fuci.net.
2   R. Murri, Biografia (patrimonio.archivio.senato.it/inventario/fon-
dazione-murri/romolo-murri, u.c. 02.12.2025).

«Ricerca – Nuova Serie di Azione Fucina», l’at-
tuale denominazione, dal 1945.
Ognuno di questi passaggi ha rappresentato un 
periodo storico in cui la FUCI si è interrogata sul 
presente, volgendo lo sguardo alla sua azione nel 
tempo futuro. È quello che continuiamo a fare 
ancora oggi. Da poco si è concluso il FUCI Lab, 
modulo formativo dal titolo “Comunitarsi – In-
sieme nel presente” che si è svolto nella splendida 
cornice di Firenze, tra la Basilica dell’Ordine di 
Sant’Agostino “Santo Spirito” e Casa don Bo-
sco, e che ci ha offerto l’opportunità di riflettere 
su come si possa essere comunità nel tempo pre-
sente e quali sono le sfide da affrontare nel futu-
ro. Essere comunità oggi è quasi come nuotare 
controcorrente, la comunità è un’aggregazione 
umana, senza l’uomo non c’è comunità. Ma l’uo-
mo dove sta andando, qual è il futuro dell’umani-
tà? Ce lo siamo domandato più volte: è questo 
infatti il tema dell’anno federativo, “Artefici di 
comunità: oltre l’individualismo”. Si moltiplica-
no le riflessioni sulla crisi dell’individuo in quan-
to persona, centro di tutte le interazioni sociali, 
e origine delle relazioni umane, sull’invadente 
presenza dei social e sull’uso distorto dei nuovi 
mezzi di comunicazione, che avvicinano ai lonta-
ni e allontanano dai vicini.
Nella storia del Novecento i regimi dittatoria-
li tendevano a soffocare le comunità pensanti 
e gli individui liberi, per lo più dissenzienti: 

di Gabriele Cela
CONDIRETTORE DI “RICERCA - NUOVA SERIE DI AZIONE FUCINA", FUCINO DEL GRUPPO FUCI ROMA 

SAPIENZA E STUDENTE DI RELAZIONI INTERNAZIONALI E ISTITUZIONI SOVRANAZIONALI.



4

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Editoriale

era più facile parlare di “masse”, di “popolo” 
che di “persona”. Anche una breve espressio-
ne: “La persona prima di tutto”, pronunciata 
dal prof. Aldo Moro nel 1943 durante la sua 
prima lezione presso l’Università degli Studi 
di Bari, poteva essere pericolosa. Nonostante 
fosse stata pronunciata in un momento stori-
co in cui il regime fascista era nella sua fase 
calante, creò non pochi problemi al giovane 
docente universitario. La persona è la sor-
gente dalla quale scaturiscono i valori tra-
smessi dalla tradizione cattolica3 e realizzati 
attraverso l’impegno nella difesa dei diritti 
inalienabili di ogni essere umano, che è tale 
e degno di rispetto e protezione dal conce-

3  J.-M. Domenach, Personalismo, in Enciclopedia del Novecento, 
Treccani, Roma 1980.

pimento all’ultimo istante della sua vita. Per 
riscoprire il senso della comunità è necessa-
rio ripartire dalla persona, mettere al centro i 
suoi bisogni, le sue necessità, i suoi interessi, 
coltivare le relazioni vere anche prendendo le 
distanze, se necessario, da quella overdose di 
relazioni virtuali che, più che arricchire, im-
poveriscono. Che la FUCI possa continuare 
ad essere una comunità di “persone prima di 
tutto” vere, impegnate e libere da ideologie 
e condizionamenti, che vivono con coerenza 
la Fede, nella continua Ricerca dell’unico Dio 
che ci ha creati nella libertà, membra vive del-
la sua Chiesa.

di Giovanni Salmaso
VICEPRESIDENTE NAZIONALE MASCHILE, FUCINO DEL GRUPPO DI PADOVA 

E STUDENTE DI SCIENZE STORICHE.

Care lettrici, cari lettori,
con questo numero di «Ricerca» fe-
steggiamo gli 80 anni della sua na-
scita, o meglio della sua rinascita. 

Dopo la Seconda guerra mondiale, il 25 apri-
le 1945, la rivista che usciva in precedenza 
col nome di «Azione fucina» esce con il suo 
nuovo nome «Ricerca – Nuova Serie di Azio-
ne Fucina». Ivo Murgia, condirettore del tem-
po, scriveva nell’editoriale di quel numero: 
«Uscire da questa, situazione incerta, ed in 
qualche modo anche angosciosa, in cui la so-
cietà nostra vive, è aspirazione di quasi tutti 
gli uomini… Non è strano che dentro questa 
società la gioventù universitaria viva una sua 
crisi particolare, partecipando alla situazione 

generale e sperimentando a suo modo la pro-
pria resistenza…»1.
L’ansia e l’incertezza sono ancora due condi-
zioni che la nostra società vive, in parte per 
motivi diversi. La guerra non è più in Italia 
come al tempo, ma sembra sempre più vicina 
ed è diffusa in sempre più paesi del mondo. 
Le tregue, quando vengono firmate, spesso 
non vengono rispettate. Il numero dei morti 
continua a crescere in Ucraina, in Palestina, 
in Sudan e in molti altri paesi del mondo.
La “gioventù universitaria” anche oggi è 
scossa dalla guerra, ma anche dalla crisi cli-

1  I. Murgia, Parliamo di noi, in «Ricerca», 1, anno 1 (1945),  
editoriale.



5

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Editoriale

matica, dall’irrilevanza economica e finanzia-
ria della propria generazione, da un futuro 
lavorativo, e non solo, che sembra incerto. 
Nonostante queste difficoltà anche oggi i gio-
vani stanno cercando in tanti modi una via di 
fuga, una qualche forma di resistenza a questi 
drammi e a queste difficoltà. Una l’abbiamo 
vista con i nostri occhi quest’estate, a Roma, 
per il Giubileo dei Giovani. Portiamo ancora 
nel cuore la bellezza delle vie e delle piazze 
della Città Eterna piene di giovani gioiosi ra-
dunati nel segno di una speranza che non de-
lude. Accompagnati dalle parole di papa Leo-
ne XIV siamo tornati nelle nostre case 
consapevoli che il mondo ha bisogno «di mis-
sionari del Vangelo che siano testimoni di 
giustizia e di pace»2.
In questo numero, nella nostra consueta ru-
brica "FUCI Comunità", abbiamo raccolto le 
testimonianze di Marta Vitali e Pietro Buoso 
sull’esperienza degli Stati Generali di Napoli 
vissuti a maggio, con la presentazione dello 
strumentario e un processo di implementazio-
ne della Proposta formativa che continua a 
muovere i suoi passi. Miriam D’Adamo e Jaco-
po Rodeschini ci portano invece la loro testi-
monianza appassionata sulla settimana vissuta 

2  Leone XIV, Giubileo dei giovani, veglia di preghiera a Tor 
Vergata, 2 agosto 2025.

insieme a Roma durante il Giubileo dei Giova-
ni. Il tema dell’anno, “Artefici di comunità: 
oltre l’individualismo” accompagna come filo 
rosso gli articoli di questo numero a partire da 
quello di Maria Cristina Monea, che introduce 
il tema con una panoramica generale. Seguo-
no poi gli articoli di Giacomo Funghi sui 
“morti per disperazione” e di Vito Arculeo 
sull’Intelligenza artificiale e il suo consumo 
energetico. Sul tema della costruzione di co-
munità abbiamo gli articoli di Sergio Criveller 
sulla comunità energetica rinnovabile della 
diocesi di Treviso e quello di Francesco Caldi-
rola sulla costruzione di comunità all’interno 
delle università. In questo numero, abbiamo 
deciso di riproporre come articolo l’interven-
to di Salvatore Vella, presentato all’evento in 
collaborazione con SEFAP e Fondazione 
FUCI di questo settembre: le sue parole e la 
sua testimonianza ci hanno toccato nel pro-
fondo e ci sentivamo in dovere di condividerle 
con più persone possibile. A chiudere questo 
numero due articoli che vanno a ripercorrere 
alcuni aspetti del Concilio Vaticano II a ses-
sant’anni dalla sua conclusione: il primo di 
Andrea Carminati e Gabriele Gusso va ad ana-
lizzare l’evoluzione della liturgia e la proposta 
del Concilio; il secondo di Maria Anna Maffi si 
concentra invece sull’arte sacra contempora-

nea e sui suoi sviluppi dopo il 
Concilio.
Anche se gli anni passano, 
«Ricerca» continua a essere 
uno spazio non solo pieno di 
storia e di storie, ma anche di 
presente e futuro, di azioni 
concrete e di desideri. Non di-
mentichiamoci di valorizzarlo 
e di condividerlo nei nostri 
gruppi e con le persone che 
ci stanno a fianco per portare 
intorno a noi semi di speranza 
e per farli germogliare. 



6

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Fuci comunità

di Pietro Buoso
PRESIDENTE DEL GRUPPO FUCI DI TORINO, STUDENTE DI LETTERE.

STATI GENERALI
Napoli 2025

fuci comunità

Gli Stati generali della FUCI che si sono tenuti quest’anno a Napoli sono stati il mio primo even-
to nazionale da presidente di gruppo. La prima volta in cui, accanto al sapore di famiglia che 
avvolge i momenti della convivialità fucina, ho sentito con maggiore vividezza anche gli sforzi e 
le sfide che la Federazione affronta nel suo percorso e nel suo rapporto con i tempi.
Abbiamo avuto bei momenti di coesione e armonia, ma abbiamo anche dovuto affrontare le con-
traddizioni e le incomprensioni che ci sono purtroppo anche fra noi. Queste infatti rendono la 
FUCI un piccolo spaccato della più grande comunità dei fedeli italiani e della Chiesa universale, 
che fin dai primi tempi ha riscontrato in sé e affrontato le stesse umane difficoltà, per restare 
unita e continuare il viaggio.
Può sembrare amara la scelta di dare questo spazio iniziale, nella mia testimonianza, anche a 
questi aspetti meno felici... ma io compio questa scelta proprio in onore al carisma che da sem-
pre credo possa avere la nostra Federazione: quello cioè di tenere unite, con lo strumento del 
dialogo e quello dell’ascolto, le membra della sua comunità, piccola forse ma ricca e profonda-
mente variegata. 
Comunità, una parola che ho usato quasi casualmente, ma che sembra ora più che mai opportu-
na considerando che, proprio in questi Stati generali, la FUCI ha voluto porre al centro proprio 
la crisi del senso di comunità... non solo in FUCI, non solo nella Chiesa, ma nel mondo, o alme-
no nel nostro mondo occidentale. Nell’affrontare le divisioni che vi sono fra di noi, dentro e 
fuori il mondo fucino, possiamo onorare il grido lanciato da questi Stati generali, di rammenda-
re, o in alcuni casi direttamente di ricamare dal nulla, le trame di un senso di comunità che sem-
pre più ci manca, abbandonandoci alla solitudine e all’incertezza, e a ripartire proprio dalla 
FUCI, rinsaldando instancabilmente i legami che vi sono fra di noi.
È stato provvidenziale che questi Stati generali si tenessero a Napoli, una città storica nel cuore 
del Mediterraneo, che connette, integra e miscela in un solo mondo molte culture, lingue e reli-
gioni... Bella e misteriosa Napoli, maestosa, ricca e allo stesso tempo teatro di miseria e degra-
do, impossibile da incastrare in un solo sguardo e in una sola definizione, eppure tenuta insieme 
da un solo nome e da un’unica storia che la rendono famosa in Europa e nel mondo.
In questa città ci siamo ritrovati, in pochi forse, ma con il desiderio intenso di affrontare, costi 
quel che costi, le sfide che abbiamo di fronte, di ripartire dai nostri gruppi fucini e dalla nostra 



7

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Fuci comunità

federazione intera per curare, come disse un giorno Robert F. Kennedy, le ferite che vi sono fra 
di noi nel mondo e nella nostra società, per riscoprire un legame che nasce dalla nostra comune 
natura umana e dalle sue sofferenze, ma anche dai nostri comuni obiettivi e dal fine che dà senso 
al nostro cammino. Se l’esperienza e la voce di questi Stati generali saranno raccolte, custodite 
e fatte maturare, avremo forse un ruolo nel ricostruire quel tessuto comunitario, nel ritornare 
presto a sentirci fratelli, sorelle e compatrioti nel cuore.

di Marta Vitali
PRESIDENTE DEL GRUPPO FUCI DI BERGAMO, STUDENTESSA AL MASTER DI PSICOMOTRICITÀ INTEGRATA 

NEI CONTESTI EDUCATIVI E DI PREVENZIONE.

A Napoli ho vissuto, insieme ad altri fucini provenienti da tutta Italia, un evento significativo 
per l’intera Federazione: gli Stati generali. Dal nome sembrerebbe un evento caratterizzato da 
una certa formalità ma in realtà non c’è stata solamente quella. Interventi con docenti univer-
sitari, forti testimonianze a Scampia, votazioni varie, ma anche un po’ di goliardia durante la 
presentazione delle mozioni, i canti lungo il mare di Napoli, il Laurus… Un mix di serietà e 
leggerezza!
Come ad ogni evento nazionale, ho avuto modo di incontrare dopo tanto tempo amici e nuovi 
fucini, condividendo momenti di confronto, dibattito e fratellanza. 
Nonostante la stanchezza del viaggio e inizialmente un po’ di spaesamento, il momento che non 
vedevo l’ora di vivere è stato proprio quello dell’accoglienza. Quando ci si saluta, quando senti 
qualcuno pronunciare il tuo nome con gioia e tu ricambi con una pacca sulla spalla o con un 
abbraccio, è qualcosa di unico e speciale che ti fa solo star bene. Subito ci si aggiorna sulle ulti-
me novità, sui propri studi e progetti. È proprio bello vedere quanto, nonostante la distanza, ci 
si senta uniti da qualcosa di profondo e autentico. 
Questo momento poi si interrompe con ciò che è previsto in programma. Interessante è stato 
l’intervento del professor Andrea Porcarelli, insegnante di Pedagogia generale presso l’Univer-
sità di Padova. Il suo discorso si inseriva nella tematica principale dell’evento: “Come essere 
comunità cristiana educante nel XXI secolo”.
Una frase, ripresa da quella famosa di Giovan-
ni Paolo II, che mi sono portata a casa dopo 
aver ascoltato le sue parole è: «Fate della vo-
stra vita accademica un capolavoro». Da neo-
laureata posso dire con grande soddisfazione 
che per me lo è stata. L’università è stata, e 
continua ad esserlo tutt’ora, una preziosa oc-
casione di approfondimento e di ricerca di ciò 
che mi interessa e appassiona. Oltre alle le-
zioni frontali è stata un’esperienza “dipinta” 



8

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Fuci comunità

anche da seminari, da convegni, dalla FUCI, da preziose amicizie che custodirò con cura, da 
pause pranzo al bar o all’aperto, da ore di studio con le mie colleghe, da giretti in università 
senza un preciso fine. Tutto questo con il principale obiettivo di abitare davvero l’ateneo, i suoi 
luoghi, i suoi spazi, le sue persone. Poche sono le volte in cui varcavo il cancello dell’Università 
con il cuore pesante. Dentro di me avevo la consapevolezza di percorrere la strada giusta per 
me, nel modo giusto: quello scelto da me. Sempre pronta a migliore, a crescere, a vivere gioie e 
fatiche e avere un atteggiamento da protagonista in questa esperienza.
Durante i quattro giorni è stato bello anche scoprire e utilizzare il tanto atteso Strumentario. Il 
FUCI Life, una piattaforma online in cui i diversi gruppi possono dialogare, confrontarsi, ag-
giornarsi. In poche parole, condividere lo spirito fucino. 
Nei mesi precedenti all’evento, dopo dubbi iniziali, ho colto l’opportunità di lavorare insieme 
ad altri fucini su questo nuovo progetto. Si sono formate cinque commissioni (Vita di gruppo, 
Vita federativa, Attività spirituali, Attività formative e Comunicazione) che avevano come obiet-
tivo quello di rivedere i vari aspetti della FUCI. 
Tra queste, ho avuto modo di dare il mio contributo nella commissione “Vita di gruppo”. Fin da 
subito è stato stimolante e arricchente. È stato bello vedere come ogni membro della commis-
sione dava e riceveva, grazie alla sua esperienza in FUCI, qualcosa di interessante e di inedito. 
Uno scambio reciproco, potenziale di idee, proposte, valori. Sentivo di dare il meglio che pote-
vo e prendevo tutto come occasione di autoformazione e consolidamento delle mie conoscenze 
riguardo alla FUCI. Man mano cresceva in me la consapevolezza di avere ulteriori strumenti per 
vivere al meglio l’esperienza fucina non solo individualmente, ma anche insieme al mio gruppo 
di appartenenza.



9

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Fuci comunità

fuci comunità

GIUBILEO DEI GIOVANI. 
PELLEGRINI DI SPERANZA

E senza saperlo, senza aver ascoltato queste parole prima, ho deciso di partire per il Giubileo. La 
mia vita aveva bisogno di un cambiamento e sapevo che seguendo la Speranza, la sua Parola, e i suoi 
insegnamenti questo cambiamento poteva avvenire e diventare finalmente protagonista della mia vita. 
A chi non lo vive è difficile spiegare cosa sia davvero l’esperienza del Giubileo, che emozione 
si provi nel vedere più di un milione e mezzo di giovani, provenienti da ogni parte del mondo, 
riuniti per un’idea comune: l’amore per Lui, che si trasforma in amore per gli altri. È il senso di 
comunità, di fraternità e di amore che ti riempie e ti scalda il cuore, facendoti vivere ogni momen-
to come qualcosa di irripetibile. 
Perché poi è così, ogni momento è irripetibile. E una volta tornati da lì è impossibile ritrovare la 
“normalità”: è impossibile non sentirsi cambiati. 
Il Giubileo mi ha cambiato. 
La gente che era lì mi ha cambiato. 
Ascoltare ogni singola testimonianza mi ha cambiato. 
È facile dire “sì, io prego”, ma è difficile lasciarsi contagiare dalla preghiera e lasciare che questa 
rivoluzioni la propria vita. 
Io ho avuto questa fortuna: la fortuna di vedere tanta gente pregare, ognuno a modo suo, con la 
propria voce, il proprio silenzio, la propria storia. 
Per quanto accomunati dalla stessa fede, ciascuno vive quel legame in modo unico, personale, 
irripetibile. 
“Siamo tutti uguali, ma allo stesso siamo tutti così diversi ed irripetibili”. È questo che mi sono 
ripetuta ogni giorno trascorso lì e durante il pellegrinaggio verso San Pietro con la Croce giubilare. 
Sono fortunata, siamo fortunati. 
Abbiamo visto l’amore con i nostri occhi e abbiamo avuto la possibilità di toccarlo. Siamo così 
distratti che spesso non ci accorgiamo di ciò che ci circonda; così abituati al benessere che pos-
sediamo, da non considerarlo più un dono. 
Non è più una novità, né un motivo per essere grati: diventa qualcosa di scontato. La comfort zone 
è una trappola dalla quale è difficile uscire, ma solo fuori dei suoi confini si può riscoprire il mondo 
e comprendere che nulla è davvero scontato e che l’amore esiste, anche quando non lo vediamo. 

di Miriam Adamo
FUCINA DEL GRUPPO DI MONREALE, STUDENTESSA DI SCIENZE DELLA FORMAZIONE PRIMARIA 

ALL’UNIVERSITÀ DEGLI STUDI DI PALERMO.



10

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Fuci comunità

«Nessuno poi che beve il vino vecchio desidera il nuovo, perché dice: “Il vecchio è gradevole!”» 
(Luca 5,39). 
Ma come possiamo sapere se il nuovo non è ancora più buono, se non ci permettiamo di assag-
giarlo? Spesso ci aggrappiamo al passato solo perché ci è familiare, anche quando ci appesanti-
sce, anche quando ci blocca. Eppure non siamo chiamati a restare fermi. 
Siamo chiamati a guardare avanti, ad aprirci alla novità vera, quella che trasforma, che rinnova, che libera. 
Siamo fatti per una vita che si rigenera, che respira amore, che prende forma nella relazione. La 
vita piena si costruisce nella fraternità, nella comunità, nel coraggio di spostare lo sguardo da noi 
stessi per rivolgerlo a chi ci sta accanto. 
Quando restiamo chiusi nei nostri bisogni, rischiamo di non vedere più ciò che abbiamo... e ma-
gari era proprio ciò che contava di più. 
Siamo chiamati a portare consolazione a chi soffre, a sorridere a chi è nella fatica, a sostenere chi 
ha perso la direzione. 
Vale sempre la pena di aspirare a cose grandi. Non accontentiamoci. 
Aspirare alla santità è possibile, ovunque ci troviamo. 
Non siamo fatti per restare immobili. 
Siamo fatti per camminare, crescere, amare. 
Possiamo contagiare il mondo con il bene. 
Non perdiamo la speranza... portiamola in giro. 
Siamo giovani e abbiamo il dovere di portare la nostra energia in giro, partendo dalle nostre co-
munità, per contagiare chi ha perso la speranza. 
Un motivo per vivere c’è sempre, un motivo per vivere bene va coltivato e realizzato. E noi abbia-
mo questo compito: portare un motivo in più per vivere in chi non ne trova.

di Jacopo Rodeschini
FUCINO DEL GRUPPO FUCI DI BERGAMO, DOTTORANDO IN INGEGNERIA E SCIENZE APPLICATE 

ALL'UNIVERSITÀ DEGLI STUDI DI BERGAMO.

Partivo, un po’ per gioco, un po’ per spensieratezza e un po’ per vivere l’estate. Fu così che quell’a-
gosto partii. Non ero solo, con me tanti amici del circolo fucino di Bergamo (che io chiamo circolo 
teologico) partivano. Zaino in spalla, treni all’alba e tanta voglia di fare chiasso. Questo era il mio 
spirito quella mattina. 
Arrivati a Roma, fu subito come essere a casa. C’erano già quasi tutti ad aspettarci. Chi dal Nord, chi 
dal Sud, chi dal Centro. Se ancora avevo delle riserve, ed avevo qualche altro pensiero per la testa, 
beh, in quel momento una cosa divenne chiara: sono qui, e non c’è nulla di più bello che vivere adesso 
questa esperienza. Non è stato qualcosa di forzato, anzi, spontaneamente non c’era spazio per altro se 
non vivere quel presente. 
Non partivo con domande.
Non partivo con risposte. 



11

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Fuci comunità

Non partivo con i dubbi.
Non partivo con le sicurezze.
Partivo, piuttosto, con l’esatta condizione opposta, vivere quei momenti così per come sarebbero stati. 
Iniziava così la nostra giornata. Quindi, colazione (con solo cose buonissime), ci si preparava alla rin-
fusa, si imbracciava la bandiera e si partiva. 
Soprattutto si cantava e si faceva rumore. 
Perché la bandiera? Oltre che per non perderci, la bandiera è un simbolo di identità, ma anche di con-
divisione. È un simbolo di unità e allo stesso tempo di comunità. Ecco, quella era la nostra comunità e 
quella bandiera era il nostro esserci. 
Scesi dalla metro, eravamo già in centro. La città era un’esplosione di colori, di cori e di canti. Se do-
vessi riassumere la città con un titolo di film, sarebbe: “Roma come non l’avete mai vista”. Roma non 
era più una città, ma qualcosa di più grande. Qualcosa di vivo, qualcosa che includeva tutta la nostra 
energia, la trasformava e la restituiva amplificata. 
Le strade erano piene di pellegrini, e non c’era spazio per dare importanza all’“Io”, o essere arroganti, 
o per trattenere il fiato – il fiato serviva per cantare! La città era una raffigurazione della felicità, corro-
borata da mille storie, che si sarebbero intrecciate. I pellegrini da tutto il mondo si ritrovavano insieme 
nella settimana del Giubileo. 
La bandiera iniziò ben presto a riempirsi di frasi, autografi e buoni propositi. La bandiera era un con-
tenitore dove tutti potevamo stare. 
Le mattinate erano scandite da momenti di catechesi. Una parola che potrebbe suonare “antica”, “tra-
dizionale”, forse legata ad un nozionismo del passato. Invece erano momenti vivi, forti abbastanza 
da farti sentire la leggerezza di una lacrima che scendeva sulla guancia. Farti sentire la freschezza di 
parole dal sapore di semplicità. Forse il termine che più si avvicina a descrivere le catechesi è stream 
of consciousness, un flusso di coscienza abbastanza libero e ampio da potersi rispecchiare in vissuti 
personali. Mi ha colpito molto quella riflessione sull’acqua viva, forse perché si avvicina a un’interpre-
tazione che sento mia. Lì alcune cose si sono mosse, e hanno reso quei momenti il principio, forse, 
di un cambiamento. L’interpretazione della parabola del pozzo, e della sorgente dell’Acqua viva, la 
riassumo in questa piccola poesia:

La sete mi faccia mille volte mendicante. 
La sete mi faccia mille volte peccatore.
La sete ma faccia pellegrino.
Le sete mi guidi alla sorgente dell’Acqua viva. 
La sete mi faccia riconoscere altri assetati, non perché io abbia l’acqua. Ma perché ho avuto sete anch’io.

Non avevo tutte le risposte, ma avevo capito abbastanza per fare il primo passo. Già pensieri 
nuovi stavano affiorando. Se siamo animati dalla Sete, allora qualunque primo passo facciamo, 
anche se imperfetto, è perfetto! Se la sete ci conduce per sentieri insoliti, non temiamo; se ci fa 
salpare per destinazioni ignote, salpiamo. Perché approderemo comunque a Itaca, la terra della 
felicità. 
Non di sola filosofia si vive! Pranzammo, rigorosamente, con un pranzo frugale e al sacco, consumato 
dove capitava: ai bordi di una strada, in un parco o su una panchina. Non c’era una logica razionale, 
solo un semplice “perché no?”. 



12

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Fuci comunità

Era il primo pomeriggio di un bellissimo giorno d’estate. Di quell’estate che ancora viveva di spensie-
ratezza. Che sapeva di mare e che aveva la freschezza di una brezza sugli scogli. Sì, eravamo a Roma, 
ma la sensazione era di essere nel luogo in cui volevo essere da sempre. Ancora pensavo alla bellezza di 
quell’acqua che ti guida, anche per rotte sconosciute. E non riuscivo a non riflettere su come l’acqua 
viva sia, in fondo, una scelta di libertà: una libertà intrecciata al desiderio di felicità.
Ognuno di noi convive con le proprie contraddizioni. Riconoscere che non si può portare tutto con sé, 
ma che qualcosa può essere lasciato indietro è un atto di grande coraggio. Richiede di essere finalmen-
te sinceri con se stessi e dare ossigeno a quella fiammella di identità che arde dentro di noi. Lasciare 
indietro vecchi attriti, lasciare indietro l’arroganza, lasciare indietro tutto ciò che ci apparteneva più. 
Così passare per la Porta Santa significava proprio questo: lasciare nel passato le nostre sicurezze e 
camminare verso Itaca. 
Fu un attimo. Presa la bandiera, eravamo già in cammino. Non eravamo soli su quella strada, ma parte 
di una moltitudine. Fiumane di persone e di colori si susseguivano per raggiungere il campo base di 
Tor Vergata. C’eravamo tutti, tutti e i più diversi. Distantissimi per provenienza e storia ma uniti da 
un’unica, contagiosa voglia di far chiasso.
Arrivati, era quasi difficile trovare sufficiente spazio per tutti, eravamo tantissimi. 
Il sole si prestava già a salutarci. Gli ultimi raggi avrebbero presto lasciato spazio alla luna e a tutte le stelle. 
Le catechesi, il passaggio per la Porta Santa, i momenti di festa, le confessioni, le condivisioni tra di 
noi, tutto era parte di una cosa sola: il nostro cammino, il nostro salpare verso porti lontani, verso 
esperienze diverse ed imperfette. Con la sensazione che, se siamo mossi dalla ricerca, approderemo 
ad Itaca, all’Acqua che zampilla. 
Era giunta la notte a Tor Vergata, ma permaneva quella leggerezza del viaggio che sente il pellegrino quan-
do rivede il sentiero percorso. La spensieratezza, invece, era mutata in profondità. In ricerca di senso. 
Eravamo tanti, e forse tanti è ancora poco. 
Eravamo molti, e forse molti è ancora poco. 
Eravamo noi, e a me bastava quel noi come espressione di unità. 
Eravamo lì, a vivere in quell’adorazione, tutte le esperienze vissute durante il Giubileo. A vedere negli 
occhi degli altri sguardi di fratellanza. Senza divisioni, senza pregiudizi. 
Il silenzio fu commovente, parlava di consapevolezza come se la moltitudine fosse una cosa soltanto. 
Eravamo lì, quella notte, a contemplare la dimensione dell’Infinito. Fu la frazione di un secondo, eppu-
re ricordo che pensai: “Forse è già questo essere eterni, essere tutto anche per un solo istante”. Il fan-
ciullo dell’Amore era nato, forse, per farci scoprire che l’eternità è solo una dimensione dell’Amore. 
Era notte. E tra mille chiacchiere iniziavamo a salutarci. Salutavamo amici che sapevamo l’indomani 
mattina non avremmo rivisto presto. Era il tempo dei saluti, ma anche dei silenzi. Il tempo dei sorrisi 
un po’ stanchi e delle parole che cercavano di trattenere ciò che stava per finire. Il vento portava ancora 
l’eco dei canti, mescolato alle voci, ai passi che lentamente si spegnevano nella notte.
Qualcuno scriveva un pensiero su un foglio, qualcuno sognava guardando le stelle, qualcuno pregava e 
adorava nel silenzio. Tutti, in fondo, sapevamo che quel momento non sarebbe tornato uguale, e forse 
proprio per questo ne godevamo fino in fondo. Era il tempo della gratitudine, della consapevolezza che 
ogni incontro, ogni parola, ogni risata lasciavano una piccola traccia. Era il tempo in cui il pellegrino 
riposa, ma il cuore continua a camminare.
Fu così che prima di chiudere gli occhi, mi accorsi di quanto è bello essere felici – e regalare al mondo 
la speranza.



RICERCA N. 4-5-6/2025 I Fuci life 

13

A cura di Antonio Canosa
FUCINO DEL GRUPPO FUCI MILANO STATALE, STUDENTE DI STORIA.

«ECCO, IO FACCIO NUOVE TUTTE 
LE COSE»

fuci life 

Nei giorni successivi agli Stati generali 
di Napoli si è tenuto a Roma, dal 5 
all’11 di maggio, il Congresso Euro-
peo del JECI-MIEC, il primo in pre-

senza dopo il 2017 a causa del Covid-19.
A questo evento hanno partecipato ragazzi prove-
nienti dalla Germania (realtà federative KSJ e 
BBKH), dall’Austria (KHJO), dalla Spagna (JEC), 
dalla Polonia (KIK), dall’Ucraina (OBNOVA) e 
dall’Italia (FUCI e MSAC). L’obiettivo principale 
è stato quello di scrivere le nuove linee guida che il 
livello federativo europeo seguirà fino al 2028.
I temi principali trattati riguardavano la Sinodalità 
in azione e il rafforzamento dell’inclusività socia-
le, tematiche che sono state al centro dell’atten-
zione dopo la chiusura del Sinodo sulla Sinodalità. 
Nelle varie sessioni sono state proposte attività 
per calarci al meglio nelle tematiche trattate: wor-
kshop, momenti di riflessione individuale e di 
gruppo, tempi di deserto e discussioni interattive.
La particolarità inaspettata che ha condizionato 
in parte questo evento è stata la coincidenza della 
scrittura delle nuove linee guida con i giorni del 
Conclave che ha eletto al soglio pontificio papa 
Leone XIV. Infatti giovedì 8 maggio una sessio-
ne è stata annullata non appena è uscita la fuma-
ta bianca, per darci la possibilità di raggiungere 
piazza San Pietro per l’Habemus Papam.

Non mi sarei mai aspettato di assistere all’evento 
di portata mondiale più importante per noi catto-
lici con persone sconosciute fino a quasi qualche 
giorno fa, eppure seppur con tutte le differenze 
linguistiche e culturali del caso questo evento è 
stato vissuto da parte mia in una fraternità di fede 
quasi surreale, ma indimenticabile.
Il giorno successivo all’Habemus Papam, il 9 
maggio, sono state scritte le nuove linee guida 
in vari gruppi che hanno lavorato sulle temati-
che fondamentali: organizational development, 
spiritual aspect, social action. Queste linee gui-
da sono state successivamente approvate duran-
te l’European Committee 2025 a Madrid in 
questo ottobre.
Il giorno successivo invece abbiamo girato per 
Roma, alloggiando per pranzo nella Casa generali-
zia della Compagnia di Gesù, per raggiungere poi 
nel pomeriggio la sede nazionale dell’Azione Cat-
tolica e della FUCI per celebrare insieme la Santa 
messa e il 70° anniversario del JECI-MIEC con la 
presenza di alcuni ex coordinatori former members.
Personalmente sono molto grato di aver avuto 
l’opportunità di partecipare a questo evento, so-
prattutto per la possibilità di conoscere e di vive-
re i giorni del Conclave con i nostri “cugini” 
della famiglia federativa europea.



14

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Fuci life 

fuci life 

L’ERA DELL’INDIVIDUALISMO

di Maria Cristina Monea
FUCINA DEL GRUPPO DI OPPIDO-MAMERTINA PALMI, STUDENTESSA DI SCIENZE E TECNICHE 

PSICOLOGICHE.

Il mondo vive in un’era che si affaccia su una 
doppia realtà. A volte non sappiamo dove 
rifugiarci o, meglio, non riconosciamo qua-
le sia il posto giusto dove poterci esprime-

re. Quando abbiamo aperto le porte al mondo 
digitale, tutto era sconosciuto ai nostri occhi, si 
può dire innocuo. La curiosità dell’uomo lo ha 
spinto a conoscere e utilizzare i nuovi strumenti 
tecnologici, certi che potessero aiutarlo in diver-
si compiti. Infatti, la novità del mondo digitale ha 
dato una svolta nella vita di tutte le persone, sia 
direttamente sia indirettamente. Sono nate le 
prime piattaforme digitali e ben presto hanno af-
fiancato la vita quotidiana delle persone, ad 
esempio attraverso i videogiochi. Sebbene ini-
zialmente, anche nel mondo del lavoro la tecno-
logia ha portato innovazione e piano piano ha 
interessato diversi aspetti della vita.
L’uomo seppur forte è una persona anche fragile 
e, per questo motivo, c’è bisogno che sia consa-
pevole dei meccanismi che stanno alla base delle 
nuove tecnologie. Purtroppo, molte persone 
sottovalutano questo aspetto. Conoscere le dina-
miche che si creano tra individui, ma in un conte-
sto diverso come quello dei social media, aiute-
rebbe questi utenti a evitare possibili rischi. 
Inizialmente, la nascita delle macchine digitali ha 
dato un valido aiuto nel semplificare il lavoro 

dell’uomo, che altrimenti doveva essere compiu-
to manualmente, ad esempio attraverso l’uso del-
le calcolatrici. Col subentrare delle piattaforme 
digitali, le persone hanno sentito, forse, il biso-
gno di affidarsi completamente a queste nuove 
tecnologie. Infatti, sono nate piattaforme che 
hanno sostituito a poco a poco l’interazione fac-
cia a faccia.
Si crea così un nuovo tipo di approccio tra l’uo-
mo e la tecnologia: una relazione basata su utenti 
anziché su individui. Ma questa nuova relazione 
come ha inciso nella vita di tutti i giorni? Le due 
facce della stessa medaglia ci mostrano, da un 
lato, la facilità con cui gli individui si scambiano 
informazioni grazie alle piattaforme di messaggi-
stica e, dall’altro, la facilità con cui le persone 
evitano conversazioni un tempo svolte solamen-
te in prima persona. Infatti, si pensa che sia del 
tutto normale scambiarsi informazioni solo attra-
verso social media, evitando, il più delle volte 
inconsapevolmente, anche il contatto visivo. 
Questo modo di agire porta, però, delle conse-
guenze che possiamo notare all’interno della co-
municazione, nei rapporti tra diversi individui, 
nel modo di essere delle persone e negli stati d’a-
nimo che si provano. Ad esempio, quando non 
comunichiamo un nostro malessere, rischiamo di 
chiuderci senza affidarci all’altro. In questo 



15

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Fuci life 

modo, questo stato d’animo ci crea stress e si tra-
sforma in uno stato di ansia e di disagio.
Perché l’uomo si distacca dalla realtà e si avvicina 
sempre più al mondo digitale? Il più delle volte 
non riusciamo a comprendere il motivo per cui si 
attivano determinate risposte emotive e può suc-
cedere che ci abituiamo a convivere ogni giorno 
con questo stato di malessere. Infatti, non si tiene 
conto delle possibili conseguenze. A volte, ogni 
tentativo di far fronte a qualsiasi problema risulta 
inefficace e questo può suscitare ulteriormente 
sentimenti di frustrazione nell’individuo. Si entra 
così in un circolo vizioso: il posto sicuro in cui 
posso stare apparentemente sereno è il social 
network. Pensiamo che l’altro sia una minaccia 
per noi, anziché un aiuto o, nel peggiore dei casi, 
alimentiamo questo pensiero a causa degli algo-
ritmi presenti all’interno delle piattaforme. Gli 
algoritmi sono “fenomeni” invisibili, che confer-
mano le nostre idee tramite i nostri feedback. Un 
meccanismo al quale è difficile sfuggire.
Gli individui che perdono piano piano l’abitudi-
ne di comunicare faccia a faccia, anche per ri-
sparmiare tempo, sono utenti condizionati dalle 
piattaforme. Ormai, le giornate sono una corsa 
contro il tempo e le persone scelgono di investi-
re questo tempo in attività creative e lavorative 
sempre all’interno delle piattaforme. Non c’è 
nulla di male se si vuole anche sfruttare in questo 
modo la tecnologia, ma il problema è che si sta 
sostituendo ogni attività che prima era gestita 
nella vita reale con attività prettamente digitali. 
Ad esempio, le attività ludiche si svolgono attra-
verso i giochi virtuali, che ci costringono a isolar-
ci dentro casa. Si perde così il contatto umano e 
vengono meno i legami che si instaurano natural-
mente nel corso della nostra vita.
Al centro di questo nuovo contesto di vita, dove 
tutti siamo coinvolti, troviamo la realizzazione 
personale e a seguire la competizione e l’autono-
mia. Questi punti contribuiscono a creare e au-
mentare quel sentimento di indifferenza. Di con-
seguenza, è questa indifferenza che genera 

atteggiamenti di isolamento. Sarà così facile per-
dere il modo di approcciarsi all’altro, che risul-
terà quasi banale il tentativo di interagire dal 
vivo, qualora ci sia ancora l’intenzione.
L’interesse si sposta, invece, sul creare relazioni 
di tipo strumentale. Questo tipo di relazione si 
basa su un uno scambio utilitaristico: la ricerca 
di informazioni per interesse personale; perché 
siamo concentrati sul nostro “Io”. Questo feno-
meno ha dato il via alla nascita di nuove forme di 
comunità. Le piattaforme digitali diventano so-
cietà in cui si creano gruppi di utenti che si scam-
biano “mi piace” e “segui”. Molti utenti aspira-
no, anche, a diventare influencer e ad essere così 
ingaggiati da sponsor che, grazie alle migliaia di 
follower, riescono ad attirarli e ad avere lavoro.
Tutti i meccanismi e le dinamiche che si creano 
all’interno delle piattaforme tra gli utenti, segna-
no l’inizio di una nuova era, che possiamo defini-
re individualista. La mentalità individualista spin-
ge l’individuo ad allontanarsi dalla collettività. Il 
compito della FUCI è quello anche di far 
riscoprire la bellezza di essere comunità vere e 
presenti! Ad esempio, condividendo le proprie 
esperienze. Niente può sostituire il senso di 
appartenenza a un gruppo, se siamo noi i primi ad 
adottare un atteggiamento di agentività in questo 
piccolo spazio digitale, che crea solo l’illusione di 
far parte di una comunità grande. Infatti, noi sia-
mo creati per vivere in comunità non da soli. Un 
famoso detto dice: “L’unione fa la forza!”.
In passato il senso di comunità era maggiormen-
te sentito, ma veniva un po’ penalizzata la figura 
dell’individuo. Adesso questi due aspetti si rove-
sciano tra di loro. Sebbene risulti quasi impossi-
bile modificare questo sistema, la FUCI ha come 
compito quello di far riscoprire le potenzialità 
dello studente universitario. Questi può e deve 
costruire comunità per raggiungere un bene co-
mune, mettendosi al servizio del prossimo attra-
verso le nostre soft skills. 



16

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Mercati

di Giacomo Funghi
GRUPPO FUCI DI FIRENZE, INCARICATO REGIONALE DELLA TOSCANA, STUDENTE DI ECONOMICS 

ALL'UNIVERSITÀ DI FIRENZE.

I MORTI PER DISPERAZIONE  
E IL FUTURO DEL CAPITALISMO

mercati

Nello scorso numero di «Ricerca» era 
presente un articolo sulla morte, una 
testimonianza di suor Costanza Galli 
che ogni giorno, da primario di cure 

palliative, è accanto ai malati terminali. In questo 
articolo voglio soffermarmi su un altro aspetto 
della morte, commentando uno studio di Angus 
Deaton (già premio Nobel per l’economia nel 
2015) e Anne Case1.
Cos’ha di interessante la morte per due econo-
misti, a tal punto da es-
sere studiata a fondo? 
Gli Stati Uniti, il paese 
più ricco del pianeta, il 
“paradiso del capitali-
smo”, il simbolo della 
libertà e del benessere, 
vede in questi anni una 
riduzione nell’aspetta-
tiva di vita, contraria-
mente ai trend di tutto 
il resto del mondo, per 
una particolare catego-
ria di persone. Non 

1  A. Deaton, A. Case, I morti per 
disperazione e il futuro del ca-
pitalismo, il Mulino, Bologna 
2021, p. 47.

sono gli afroamericani a vivere meno, non sono 
gli ispanici, non sono gli immigrati, ma sono gli 
uomini bianchi tra i 45 e i 54 anni della classe 
media. Cosa sta accadendo alla classe media 
bianca non ispanica americana? Negli ultimi 
anni, seguendo un trend crescente, sono aumen-
tate le “morti per disperazione”: alcol, droghe e 
suicidi, le morti di chi non ha più speranza, di chi 
soffre e non ha una soluzione. Il suicidio viene 
spesso considerato come un fattore accidentale, 



17

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Mercati

come qualcosa di non legato alla società ma al 
solo malessere del singolo. Gli autori, invece, 
partono da ciò che esprimeva un noto sociologo, 
Émile Durkheim, secondo il quale il suicidio si 
manifesta nel momento in cui la società non è in 
grado di fornire a una parte delle persone una 
cornice entro cui vivere una vita dignitosa e pie-
na di significato. Pertanto, il suicidio non è da 
considerarsi come un fatto privato, ma pubblico.
Facciamo un breve riassunto di come vive ne-
gli ultimi anni la classe media americana. Le 
disuguaglianze sono in aumento in tutto il 
mondo: se una volta si analizzava il 10 per 
cento più ricco della popolazione, ora si guar-
da all’uno per cento più ricco della popolazio-
ne, perché oggi quella è la frazione che detie-
ne la maggior parte della ricchezza. Negli 
Stati Uniti le disuguaglianze sono aumentate 
a dismisura: dagli anni Settanta, il Pil pro-ca-
pite americano è aumentato dell’85% ma il 
potere d’acquisto della frazione di popolazio-
ne che ci interessa è diminuito del 13%. Negli 
anni Settanta, un operaio guadagnava suffi-
cientemente per dare da mangiare alla propria 
famiglia, pagare gli studi dei figli, andare in 
vacanza e comprare una casa, uno scenario ad 
oggi inimmaginabile. Già a inizio anni Novan-
ta il sogno americano 
“una casa, un garage, 
un giardino” era an-
dato perso, buona 
parte della popola-
zione non era in gra-
do di comprarsi una 
casa e, sfruttando la 
deregolamentazione 
finanziaria e la negli-
genza di funzionari 
pubblici e non, nel 
2007, con il falli-
mento della Lehman 
Brothers, ha avuto 
inizio la grande crisi 

finanziaria mondiale che ha impoverito ulte-
riormente il ceto medio. 
Innanzitutto potremmo pensare che questa 
epidemia di morti sia una questione salariale, 
ma guardando alla geografia delle morti non si 
trova riscontro nei paesi degli Stati Uniti con i 
salari più bassi. I salari incidono, ma in modo 
diverso da quello che ci si aspetta: l’essere 
umano è qualcosa di più complesso del suo sa-
lario. Potremmo poi pensare che una causa si-
ano le disuguaglianze e quindi guardare ai pa-
esi più disuguali, ma la geografia anche in 
questo caso non mostra un risultato chiaro. Da 
dove arriva dunque tutta questa sofferenza? 
Il fattore peculiare degli Stati Uniti è che il 
conseguimento della laurea, o anche di una 
laurea breve, è il discriminante fondamentale 
tra chi dei bianchi non ispanici della classe 
media riesce a vivere dignitosamente e chi 
muore per disperazione. Secondo un sondag-
gio riportato nello studio, una buona percen-
tuale (intorno al 40%) dei democratici ritie-
ne inutile andare al college, per i repubblicani 
la percentuale supera la maggioranza (intor-
no al 60%)2.

2   Ivi, 69.



18

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Mercati

Analizzando più in profondità possiamo sco-
prire alcuni elementi importanti:
-- oggi meno del 6% dei lavoratori americani 

è iscritto a un sindacato, nel settore priva-
to solo il 4%, mentre negli anni Settanta il 
40% dei lavoratori erano iscritti. Il sinda-
cato aiuta a contrattare i salari, soprattutto 
nei periodi di crisi, garantendo che ogni 
lavoratore abbia uno stipendio sufficiente 
al sostentamento della propria famiglia. Ma 
non solo: una volta i sindacati erano veri e 
propri luoghi di aggregazione sociale, era-
no dei centri ricreativi e culturali.

-- L’appartenenza a una chiesa è diminuita nel 
tempo (sia per laureati che per i non laurea-
ti, ma i laureati compongono di gran lunga 
la percentuale di chi frequenta una chiesa) 
e anche questo fattore incide molto sulla 
vita sociale di una persona, sulla possibilità 
di poter riflettere sulla propria vita e anche 
sulla qualità degli amici. I due studiosi ri-
portano diversi studi accademici in cui viene 
mostrato che, secondo le statistiche, chi è 
legato a un credo religioso risulta essere più 
felice, è più generoso, ha meno probabilità 
di fumare e di drogarsi e gli amici con cui si 
condivide la fede migliorano la propria vita 
più di ogni altra categoria di amici. 

-- Il tasso di matrimoni è sceso drasticamen-
te. Avere lavori precari e non avere una si-
tuazione di vita stabile riduce le condizioni 
per progettare una vita con un’altra perso-
na e, in più, la tendenza di andare a con-
vivere e avere figli separandosi pochi anni 
dopo ha creato una grande classe di uomini 
di mezza età senza famiglia, con i figli lon-
tani da sé, senza socialità, senza qualcuno 
che si curi di loro e senza uno scopo per vi-
vere. Non sorprende che i tassi di mortalità 
degli uomini siano di gran lunga superiori 
a quelli delle donne.

Le morti per disperazione avvengono nelle 
aree con la densità della popolazione più bas-

sa, ossia dove le persone sono più sole, dove 
non c’è possibilità di una vita sociale.
Quello che solitamente sembra un discorso “da 
parrocchia” sul senso del vivere, sulla speranza, 
qui diventa un fattore cruciale tra chi vive e chi 
non ce la fa minimamente. Il conseguimento di 
una laurea determina la vita degli americani in 
modo radicale perché apre le porte per lavori 
migliori, per una qualità della vita nettamente 
migliore, che non distrugge la persona. “Perso-
na” che, in senso cristiano, è intesa come un 
insieme di relazioni, come persona è la Trinità: 
un insieme di relazioni di amore. Distrutte le 
relazioni e la vita sociale delle persone, è esplo-
sa l’epidemia dei morti per disperazione. 
Nell’anno del Giubileo sulla speranza questo 
fatto ci interroga molto.
Oltre ai bianchi non ispanici della classe me-
dia c’è un’altra categoria che storicamente 
non se la passa bene: gli afroamericani. Per i 
bianchi non ispanici l’aspettativa di vita dimi-
nuisce mentre per gli afroamericani aumenta. 
Le morti per disperazione per quest’ultima 
categoria sono in diminuzione da anni e lo sa-
rebbero ancora di più se la comunità di colore 
non fosse stata colpita dal grande spaccio di 
crack, loro quasi gli unici a essere stati colpi-
ti. Gli afroamericani stanno storicamente 
peggio, hanno condizioni peggiori su ogni li-
vello, ma vivono in comunità, non sono persi 
nella loro solitudine. È questo che li salva al-
meno in parte, è questo che permette loro di 
avere una qualità della vita migliore nonostan-
te le grandi differenze nella ricchezza.
Questa epidemia non può che essere risolta 
dalla politica che però, sembra troppo occu-
pata a godere dei ricavi derivanti da questa 
questione. I salari americani sono compressi 
dall’assicurazione sanitaria che non permette 
alle fasce più basse della popolazione di avere 
un reddito decente con cui sostenersi e poter 
accedere a quei servizi minimi per condurre 
una vita dignitosa. Il sistema sanitario è strut-



19

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Mercati

turato per costare molto di più del necessario, 
si sostiene con il sistema assicurativo che a 
nient’altro serve che a far fiorire grandi po-
tenze finanziare. Il settore farmaceutico e 
ospedaliero giustifica gli altissimi prezzi con 
motivazioni legate alla ricerca e allo sviluppo, 
ma la vera voce che gonfia i bilanci non è la 
ricerca e sviluppo, ma il marketing. Un altro 
costo importante è l’attività di lobbying che 
mantiene la politica al servizio di questo busi-
ness, non applicando ogni tipo di regolamen-
tazione antitrust a riguardo. In aggiunta, una 
mancanza totale di supervisione fa sì che il 
consumo “legale” di oppiacei di ogni tipo stia 
aumentando, facendo aumentare anche i casi 
di dipendenze. 
Questo scenario non proprio allegro ribadisce 
che le disuguaglianze e la povertà non sono fatto-
ri accidentali ma voluti e volutamente perpetuati. 
Questo sistema preferisce la rendita finanziaria 
alla salute delle persone e la politica deve molto 
mettersi in discussione. Una vera politica deve 
occuparsi dei poveri, deve abitare le sofferenze e 
non anestetizzarle con ossicodone prescritto 
senza un reale motivo. Una vera politica non 
deve essere corrotta dalla finanza, ma restare fe-
dele alle persone.
Ora possiamo comprendere ancora meglio 
questi due passaggi della Dilexi te di papa Le-
one XIV: «La condizione dei poveri rappre-
senta un grido che, nella storia dell’umanità, 
interpella costantemente la nostra vita, le no-
stre società, i sistemi politici ed economici e, 
non da ultimo, anche la Chiesa. Sul volto feri-
to dei poveri troviamo impressa la sofferenza 
degli innocenti e, perciò, la stessa sofferenza 
del Cristo. Allo stesso tempo, dovremmo par-
lare forse più correttamente dei numerosi vol-

ti dei poveri e della povertà, poiché si tratta di 
un fenomeno variegato; infatti, esistono mol-
te forme di povertà: quella di chi non ha mezzi 
di sostentamento materiale, la povertà di chi è 
emarginato socialmente e non ha strumenti 
per dare voce alla propria dignità e alle pro-
prie capacità, la povertà morale e spirituale, la 
povertà culturale, quella di chi si trova in una 
condizione di debolezza o fragilità personale 
o sociale, la povertà di chi non ha diritti, non 
ha spazio, non ha libertà»3.

«I poveri non ci sono per caso o per un cieco e 
amaro destino. Tanto meno la povertà, per la 
maggior parte di costoro, è una scelta. Eppu-
re, c’è ancora qualcuno che osa affermarlo, 
mostrando cecità e crudeltà. Ovviamente, tra i 
poveri c’è pure chi non vuole lavorare, magari 
perché i suoi antenati, che hanno lavorato tut-
ta la vita, sono morti poveri. Ma ce ne sono 
tanti – uomini e donne – che comunque lavo-
rano dalla mattina alla sera, forse raccoglien-
do cartoni o facendo altre attività del genere, 
pur sapendo che questo sforzo servirà solo a 
sopravvivere e mai a migliorare veramente la 
loro vita. Non possiamo dire che la maggior 
parte dei poveri lo sono perché non hanno ac-
quistato dei “meriti”, secondo quella falsa vi-
sione della meritocrazia dove sembra che ab-
biano meriti solo quelli che hanno avuto 
successo nella vita»4.

3  Leone XIV, Dilexi te, Esortazione apostolica sull'amore verso i po-
veri, 04.10.2025, 9, 
4 Ivi, 14.

Bibliografia
A. Deaton, A. Case, I morti per disperazione e il futuro del capitalismo, il Mulino, Bologna 2021.
Leone XIV, Dilexi te, Esortazione apostolica sull’amore verso i poveri, 04.10.2025.



20

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Green

di Vito Arculeo 
PRESIDENTE DEL GRUPPO FUCI DI MONREALE, STUDENTE DI INGEGNERIA ENERGETICA E NUCLEARE 

ALL’UNIVERSITÀ DEGLI STUDI DI PALERMO.

IA: CONSUMO ENERGETICO  
E IMPATTO AMBIENTALE

green

Al giorno d’oggi tutti noi, volontaria-
mente o involontariamente, utilizzia-
mo l’IA nella nostra vita, poiché basta 
avere un cellulare e cercare qualcosa 

nel nostro motore di ricerca affinché l’IA si attivi.
Ma cos’è l’IA? È una domanda banale e inizial-
mente semplice, alla quale tutti noi pensiamo di 
saper rispondere. Ma prendiamo la definizione 
dell’IA: «L’Intelligenza Artificiale (IA) è l’abilità 
di una macchina di mostrare capacità umane qua-
li il ragionamento, l’apprendimento, la pianifica-
zione e la creatività».
Possiamo dire che l’IA come tutte le tecnologie 
nasce come strumento per facilitare la vita uma-
na, ma proprio come tutte le tecnologie sta fa-
cendo crescere il fabbisogno energetico mondia-
le. Ma non solo.
A livello elettrico, all’inizio del 2025 si è visto 
che i data center dell’IA, ovvero le strutture fisi-
che che ospitano apparecchiature elettroniche, 
come server, sistemi di archiviazione e reti per 
memorizzare, elaborare e distribuire dati e appli-
cazione, con l’obiettivo di addestrare e gestire i 
modelli di IA generativa, hanno un consumo 
energetico annuale oscillante tra i 250 e i 340 
TWh (terawattora), che in termini di stati mon-
diali è molto più del consumo annuale energeti-
co italiano. I data center attualmente ricoprono 

1,5% del consumo energetico mondiale. L’in-
cremento tecnologico dell’IA in termini di capa-
cità e adozione porterà NVIDIA a distribuire 1,5 
milioni di unità server IA all’anno entro il 2027. 
Questi 1,5 milioni di server, funzionanti a piena 
capacità, consumerebbero almeno 85,4 TWh di 
elettricità all’anno. 
Molte aziende impegnate nello sviluppo dell’IA 
stanno cercando modi per rendersi indipendenti 
dalla rete elettrica nazionale e ridurre le emissio-
ni di CO2 generate dalle centrali termoelettriche 
che forniscono l’energia necessaria ai data cen-
ter. Poiché questi ultimi sono dispositivi elettro-
nici che richiedono un’alimentazione continua, 
non possono fare pieno affidamento su fonti rin-
novabili come eolico e fotovoltaico, considerate 
fonti di energia aleatorie. In Germania, ad esem-
pio, per soddisfare l’aumento della domanda 
energetica sono state riattivate alcune centrali a 
carbone, con un conseguente incremento delle 
emissioni di CO2.
Esistono però anche esempi virtuosi: Google, 
che negli ultimi anni ha registrato un forte au-
mento del fabbisogno energetico e delle relative 
emissioni di CO2, sta costruendo degli SMR 
(Small Modular Reactor), cioè reattori nucleari 
di quarta generazione in grado di fornire circa 
2,7 TWh annui per alimentare i propri data cen-



21

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Green

ter, riducendo così in modo significativo l’impat-
to ambientale.
Ma tutta questa energia a cosa è dovuta?
Quando si parla dell’IA bisogna distinguere due 
principali fasi:
•	 Fase di addestramento, in cui si imposta il 

modello e si fa in modo che riesca a imparare 
come comportarsi da solo. Si stima che l’ad-
destramento di GPT-3 abbia richiesto circa 
1300 MWh (megawattora) che, equiparato ai 
consumi di Netflix, per esempio, corrispon-
dono a circa 1.625.000 ore di visione, ovvero 
185 anni.

•	 Fase di inferenza, quella fase in cui si inseri-
sce il modello in una operazione live in modo 
tale che al fornirgli delle domande l’IA, possa 
rispondere in modo originale. 

Attualmente il rapporto tra le percentuali di con-
sumo energetico delle due fasi non è definibile, 
ma capiamo perfettamente che sono due processi 
molto affamati di energia, in particolare perché 
l’IA sfrutta un set miliardi di dati e parametri che 
per essere analizzati necessitano di tanta potenza.
Oltre a consumare grandi quantità di energia, i 
data center utilizzano anche milioni di litri di ac-
qua dolce. Considerando che l’acqua dolce rap-
presenta solo circa il 2,8% dell’acqua presente 
sul pianeta, il suo impiego pone diversi proble-
mi. Nei sistemi di raffreddamento tradizionali, le 
elevate temperature da dissipare provocano una 
significativa evaporazione dell’acqua, che una 
volta dispersa nell’atmosfera può impiegare an-
che un anno per tornare al suolo. Altri sistemi, 
invece, utilizzano pompe idrauliche per aumen-
tare la pressione e innalzare la temperatura di 
ebollizione dell’acqua; tuttavia, quando il circui-
to di refrigerazione è aperto, questo processo 
causa un aumento della temperatura del pozzo 
termico locale. In entrambi i casi si finisce per 
alterare il microclima dell’area in cui il data cen-
ter è installato.
Si stima che entro il 2027 l’IA mondiale potreb-
be richiedere fino a 6,6 miliardi di metri cubi di 

acqua potabile, il dato varia in base alla posizione 
dei server e alla stagione in corso, tenendo conto 
anche dell’acqua usata indirettamente da altre 
fonti collegate al data center, come la centrale 
elettrica che lo alimenta.
Ogni volta che inviamo una richiesta alla nostra 
IA preferita consumiamo energia elettrica e ac-
qua. Al momento non sono disponibili dati uffi-
ciali sul consumo d’acqua per singola richiesta, 
mentre sono stati pubblicati i valori relativi al 
consumo energetico. Per esempio, è stato stima-
to che la generazione di un’immagine richiede 
una quantità di energia paragonabile a quella ne-
cessaria per ricaricare uno smartphone. Consi-
derando che spesso, quando chiediamo un’im-
magine all’IA, ne generiamo almeno 2 o 3 per 
scegliere quella che preferiamo, e moltiplicando 
questo comportamento per il numero di utenti 
che fanno la stessa cosa in tutto il mondo nello 
stesso momento, possiamo intuire l’enorme im-
patto energetico complessivo
Nella tabella possiamo notare il consumo ener-
getico al variare della nostra domanda.

Grafico tratto dallo studio Power Hungry Processing: Watts 
Driving the Cost of AI Deployment? di A.S. Luccioni, Y. Jernite 

(Hugging Face, Canada/USA) ed E. Strubell (Carnegie Mellon 
University, Allen Institute for AI, USA).

Abbiamo analizzato i consumi dell’IA confron-
tandoci sulle sue conseguenze attuali. Come ac-
cennato all’inizio, l’Intelligenza Artificiale è una 
tecnologia emergente e, come molte innovazioni 
nelle loro prime fasi, richiede inizialmente quan-



22

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Green

tità molto elevate di energia. Tuttavia, il progres-
so tecnologico ha anche l’obiettivo di ridurre tali 
consumi attraverso una maggiore efficienza dei 
data center e lo sviluppo di nuove fonti di energia 
pulita, così da sostenere la crescita dell’IA senza 
incrementare le emissioni di CO2.
Per chiarire meglio questo concetto si può utiliz-
zare l’esempio dell’automobile: nei suoi primi 
anni, un’auto consumava molto carburante e pro-
duceva elevate quantità di CO2, mentre oggi, gra-
zie all’evoluzione tecnologica, disponiamo di vei-
coli con un impatto ambientale molto più basso. 
Questo processo è ben rappresentato dall’“Hype 
Cycle”, un modello che descrive le diverse fasi di 
maturazione di una tecnologia. Nel grafico mo-
strato, vediamo che l’IA si trova ancora nella fase 
ascendente; si prevede però che raggiungerà pre-
sto il picco massimo, per poi attraversare una fase 
di assestamento e infine stabilizzarsi su livelli di 
consumo molto inferiori rispetto a quelli iniziali. 
Possiamo dimostrare che tutto ciò è vero da un 
nuovo studio che dimostra che, se usiamo 4 tecni-
che possiamo ridurre i consumi energetici di 100 
volte e le emissioni di 1000 volte rispetto alle co-
muni scelte per l’addestramento dell’IA.
Queste tecniche sono: 
-- Model: Architetture di machine learning (ML) 

efficienti con adozione di modelli sparsi ri-
spetto a quelli densi.

-- Machine: processori 
ottimizzati per l’ad-
destramento ML 
come TPU e GPU 
recenti, rispetto a 
processori generici.

-- Mechanization: uti-
lizzare i cloud invece 
che i data center on 
premise.

-- Map: l’impiego di 
data center che uti-
lizzano energia più 
pulita.

Applicando queste strategie, lo studio ha svi-
luppato un’IA simile a GPT-3, chiamata GLAM, 
basata su un modello sparse da 1,5 trilioni di 
parametri, quindi anche più grande di GPT-3. I 
risultati hanno mostrato che l’addestramento 
ha ridotto il consumo energetico di un terzo, 
come evidenziato dal grafico.
In conclusione, lo sviluppo delle IA genera-
tive nel futuro dovrà necessariamente tene-
re conto dell’impatto ambientale e si spera 
che i nuovi studi continuino ad avere un mi-
glioramento dell’efficienza energetica, in 
modo tale che si trovi un compromesso tra il 
continuarci a facilitarci la vita e salvaguar-
dare l’ambiente.



23

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Green

di Sergio Criveller
ECONOMO DIOCESANO DI TREVISO E PRESIDENTE FONDAZIONE DIOCESI ENERGY.

LA CER DELLA DIOCESI DI  
TREVISO È ACCESA

green

Una Comunità energetica rinnovabile 
(Cer) è un insieme di cittadini, im-
prese ed enti che si uniscono per pro-
durre, consumare e condividere 

energia pulita generata da impianti a fonti rinno-
vabili, come il solare. L’obiettivo è ridurre i costi 
energetici e l’impatto ambientale, promuovendo 
la sostenibilità locale. I membri collaborano 
scambiando l’energia in eccesso prodotta da al-
cuni, utilizzandola virtualmente attraverso la rete 
elettrica di una cabina primaria di riferimento. 
Analizziamo in questo articolo il progetto della 
diocesi di Treviso, avviato da quasi due anni con 
il contributo dell’economo diocesano Sergio 
Criveller. Lo scopo è quello di promuovere una 
cultura di impegno per il bene comune attraver-
so una grande Comunità energetica rinnovabile 
che copra il territorio della diocesi di Treviso, 
coinvolgendo tutte le 265 parrocchie. 

Da dove siete partiti? 
Alla 49ª Settimana sociale dei cattolici italiani 
tenutasi a Taranto a fine ottobre 2021, il tema 
“Il pianeta che speriamo, ambiente, lavoro, futu-
ro” ha suscitato numerose riflessioni, che hanno 
portato alla definizione di alcune piste di impe-
gno e, tra queste, la costituzione di Comunità 
energetiche rinnovabili.

Come siete partiti? 
In diocesi si è costituita a fine dicembre 
2023 una fondazione di partecipazione, de-
nominata Fondazione Diocesi Energy ETS, 
per dare vita a una Comunità energetica rin-
novabile che coinvolgesse tutte le parrocchie 
della diocesi.
La comunità energetica, infatti, porta con sé 
quattro aspetti fondamentali: ambientale, 
economico, sociale e partecipativo. Alla fine, 
solo se siamo davvero in tanti ci sarà sosteni-
bilità, ci sarà una grande comunità. Comunità 
energetica rinnovabile è sinonimo di cabina 
primaria elettrica, perché tutte le dinamiche 
si sviluppano al suo interno e si riassumono in 
un unico concetto: la produzione e il consu-
mo istantaneo. In diocesi di Treviso abbiamo 
30 cabine primarie. Attiveremo, quindi, 30 
configurazioni di autoconsumo diffuso.

Ci racconta come avete avviato il lavoro? 
Potremmo distinguere l’opera in due fasi. Nel 
corso della prima fase, avvenuta nel 2024, abbia-
mo girato tutta la diocesi incontrando i parroci. 
Sono state promosse assemblee da parrocchie o 
da organizzazioni del territorio. La Fondazione 
Diocesi Energy è stata invitata anche a convegni 
in varie zone d’Italia. In questo progetto hanno 



24

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Green

creduto anche altre diocesi, che sono entrate 
come socie fondatrici nella Fondazione: le diocesi 
di Adria-Rovigo, di Concordia-Pordenone, l’arci-
diocesi di Trento, e altre ci stanno pensando.
Si è costituito il gruppo degli “ambasciatori”, le 
persone che nel territorio, all’interno della cabi-
na primaria, cioè all’interno della Cer, pian pia-
no prenderanno in mano il coordinamento e pro-
muoveranno la partecipazione al progetto.
La seconda fase è iniziata nel gennaio 2025 
quando le assemblee spontanee sono state so-
stituite dalle assemblee per cabina primaria. 
Finora sono state 12, ed entro fine anno sa-
ranno svolte tutte le altre, per arrivare a 30. 
Alle assemblee di cabina primaria sono inviati 
tutti coloro che hanno manifestato l’interesse 
attraverso il portale della Cer diocesana, tutte 
le parrocchie, le amministrazioni comunali e 
qualche imprenditore sensibile del territorio. 

A che punto è il progetto? Quali sviluppi 
per il futuro? 
È stata richiesta al Gse (Gestore dei servizi elet-
trici) l’attivazione di 9 cabine primarie. Di que-
ste, una è già operativa, cioè produce e consuma 
energia (ben 41 i dispositivi Snocu distribuiti 
che, installati su una presa elettrica in casa, per-
mettono la gestione della Cer, monitorando i 
consumi e calcolando gli incentivi), le altre 8 lo 
saranno a breve. Abbiamo già nella disponibilità 
circa 5 megawatt potenza (MWp) di impianti fo-
tovoltaici che, grazie ai 120 produttori che han-
no dato l’adesione, potranno mettere nella di-
sponibilità dei 400 consumatori, che per ora 
hanno aderito, più di 3.000.000 di KWh (chi-
lowattora) di energia green.

Quali obiettivi nei prossimi mesi? 
Far aderire tutte le parrocchie, almeno come 
consumatori. Arrivare a una produzione di 30 
MWp, uno per ogni cabina primaria; coinvolgere 
tremila produttori e 30/40mila consumatori.



25

università

IL FRASTUONO E LA MELODIA: 
COSTRUIRE UN’UNIVERSITÀ  
CHE ASCOLTA

di Francesco Caldirola
INCARICATO NAZIONALE PER L’IMPLEMENTAZIONE, FUCINO DEL GRUPPO FUCI MILANO STATALE, 

STUDENTE DI LETTERE MODERNE.

Le università sono tutte diverse, ep-
pure sembrano essere accordate su 
un medesimo suono, come una 
grande orchestra che compone una 

dolce melodia fatta dal ticchettio delle tastie-
re che senza tregua prendono appunti, dal vo-
ciare nelle aule quando il professore arriva in 
ritardo, dai bisbigli nei corridoi prima di un 
esame o dal rumore della macchinetta del caf-
fè tra una lezione e l’altra. È una musica disor-
dinata ma familiare, è la musica del sapere che 
si costruisce quotidianamente, condividendo 
parole e idee.
Poi, però, a volte arriva un suono che stona, 
un rumore che non dovrebbe esserci, uno 
strumento che non dovrebbe mai suonare: 
quello della violenza. Ed è proprio ciò che è 
accaduto il 26 novembre 2024 all’Università 
Statale di Milano, durante un incontro orga-
nizzato dal gruppo di rappresentanza studen-
tesca di CL (Obiettivo studenti) dal titolo 
“Accogliere la vita” nel quale, attraverso alcu-
ne testimonianze, si cercava di affrontare il 
tema dell’aborto. 
Quello che doveva essere un momento di con-
fronto e approfondimento è finito per tramu-

tarsi in una spiacevole bagarre fatta di cori e 
minacce, causata da altre associazioni di rap-
presentanza che si sono presentate in via Ce-
loria 20 con l’obiettivo di sabotare l’evento.
I gruppi milanesi della FUCI si sono imme-
diatamente riuniti e hanno scritto un comuni-
cato dal titolo “Un fermo no alla violenza, un 
rinnovato sì al dialogo” proprio per condan-
nare questi episodi di violenza e per ribadire 
che crediamo in una università che sia spazio 
di confronto, democrazia e rispetto, lontano 
da ogni forma di aggressività.
L’università non può essere intesa solo come 
un insieme di lezioni e aule, ma come una co-
munità in cammino. È necessario ribadire che 
i nostri atenei sono chiamati a essere dei luo-
ghi che promuovano il dialogo e l’incontro, 
anche tra visioni del mondo completamente 
diverse e apparentemente inconciliabili. 
All’università è dunque affidato il compito di 
essere quello spazio in cui ciascuno trova po-
sto, non perché la pensa come tutti, ma per-
ché partecipe di una stessa ricerca: quella ver-
so la verità. Questo dovrebbe essere il cuore 
della vita accademica e anche il suo suono più 
autentico.

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Università



26

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Università

Ciononostante, oggi, questo suono sembra 
essersi indebolito. La verità è che il dialogo 
non è una materia che si insegna: non esisto-
no corsi, laboratori o crediti extra per chi lo 
pratica, eppure da esso dipende la qualità del-
la nostra esperienza universitaria. Viviamo in 
un’epoca in cui l’altro non è qualcuno da co-
noscere, ma un’opinione da confutare. Oggi 
non dialoghiamo per capire, ma per ribadire. 
Non ascoltiamo per comprendere, ma per re-
plicare. Così, anche l’università, che dovreb-
be essere un laboratorio di confronto, rischia 
di diventare un luogo in cui le posizioni si ir-
rigidiscono e il rumore copre il pensiero. 
Ma la violenza, quella verbale o fisica, è solo il 
risultato di un problema culturale che ha radi-
ci molto profonde che trovano nutrimento 
nella chiusura, nel disinteresse, nella paura di 
mettersi in discussione. Il dialogo, invece, na-
sce sempre da un gesto di fiducia, da una cu-
riosità sincera verso chi è diverso da noi.
Dunque come possiamo ricostruire in univer-
sità un clima che favorisca l’incontro fra posi-
zioni diverse? Certamente possiamo partire 
da noi stessi per essere testimoni di uno stile 
e di un linguaggio diverso.
Il primo passo per ricostruire una comunità 
in dialogo è l’ascolto. Può sembrare banale, 
ma mettersi in ascolto autenticamente richie-
de un esercizio intellettuale e spirituale non 
indifferente, ovvero la capacità di fare silenzio 
dentro e fuori di sé cercando di ascoltare ciò 
che l’altro ha da dire senza pregiudizi o pre-
concetti, ma con una viva curiosità per ciò che 
è diverso da noi: è proprio nel silenzio che, 
spesso, le parole trovano il loro senso.
Il secondo passo (che è anche il più difficile) è 
la messa in discussione di se stessi, di ciò che 
pensiamo o crediamo. Questo è senza dubbio 
l’elemento che più ostacola un dialogo sincero, 
perché allontana dalla sicurezza dell’ideologia e 
chiede di abitare l’insicurezza del nostro tempo 
generando, però, la paura del mettersi in di-

scussione. Invece questa incertezza è fonda-
mentale e può tramutarsi in un’occasione per 
far emergere una nuova consapevolezza osser-
vando cosa, di ciò che l’altro espone, mi rassi-
cura, cosa mi stimola e cosa, invece, mi infasti-
disce. Quel fastidio è il segnale che forse, in 
quel particolare aspetto, c’è qualcosa da appro-
fondire, ampliare o ripensare.
È così che impariamo che l’università non ha 
solo come vocazione l’incontro e il dialogo 
autentici, ma ha anche una naturale attitudine 
educativa proprio perché luogo dove non solo 
si tollera la diversità, ma la si riconosce come 
occasione di crescita comune. Eppure, oggi, 
questo sembra essere diventato un esercizio 
obsoleto. Viviamo in un tempo in cui la fretta 
di rispondere prevale sul desiderio di capire 
anche se il confronto è un’arte lenta che ri-
chiede tempo, pazienza e umiltà.
Il vero cambiamento che potrebbe rivoluzio-
nare i nostri atenei è quello di comprendere 
che la diversità delle idee non è un problema 
da risolvere, ma una ricchezza da custodire. 
Significa capire che la verità non è una formu-
la da imporre, ma un cammino da condividere 
e questo vale per tutti, credenti e non; perché 
la ricerca del vero non è altro che una forma 
alta di dialogo che, però, nessuno può per-
mettersi di percorrere in solitaria.
Forse, allora, come ulteriore esercizio al dia-
logo, dovremmo imparare a rallentare: rallen-
tare prima di rispondere, prima di giudicare, 
prima di alzare la voce. Solo così potremo col-
tivare la lentezza del pensiero, quella che ci 
consente di andare in profondità e di accettare 
la complessità della realtà in cui viviamo.
Dicevamo all’inizio che l’università ha un suo 
suono: sta a noi decidere se vogliamo che a 
dominare sia il rumore della rabbia o la dolce 
melodia delle idee e, forse, quando il frastuo-
no sarà terminato, scopriremo che dialogare 
non significa avere l’ultima parola, ma fare un 
passo avanti insieme.



27

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Spiritualità

spiritualità

BENESSERE PSICO-FISICO: LO 
STUDENTE UNIVERSITARIO NELLE 
DIMENSIONI CORPOREA E  
SPIRITUALE

di Elide Valentina Maria Romano 
LAUREATA IN SCIENZE DELLA FORMAZIONE PRIMARIA PRESSO L’UNIVERSITÀ DEGLI STUDI DI ENNA 

“KORE”, ISCRITTA AL CORSO DI SPECIALIZZAZIONE PER ATTIVITÀ DI SOSTEGNO NELLA SCUOLA PRIMARIA.

Il corpo rappresenta qualsiasi porzione li-
mitata di materia. Il termine, in particola-
re, deriva dal latino cŏrpus che vuol dire 
“corpo”, “complesso” e “organismo”. 

Da ciò, si può intuire la natura complessa e ar-
ticolata di questo elemento. 
In fisica, questo termine indica un insieme di-
scontinuo di elementi di materia (corpuscoli o 
particelle) che mostrano diverse proprietà, tra 
cui: estensione, divisibilità, impenetrabilità. 
Queste proprietà rappresentano le proprietà 
macroscopiche della materia in generale. 
Prendendo in considerazione il punto di vista 
biologico, invece, il termine corpo può far rife-
rimento alla struttura fisica dell’uomo e dell’a-
nimale. Infatti, vengono usate, spesso, le dici-
ture “corpo umano” e “corpo animale”1.
In ambito anatomico, invece, il corpo viene 
suddiviso, principalmente, in tre parti: testa, 
tronco, estremità. L’organismo umano, come 
quello degli altri animali superiori, è costitui-

1  treccani.it/vocabolario/corpo/ (u.c. 27.11.2025).

to da un’ordinata aggregazione di parti (orga-
ni) che, a loro volta, sono costituite da un’ag-
gregazione di parti più sottili (tessuti), le 
quali, a loro volta, sono costituite da elementi 
semplici (cellule)2.
In ambito religioso e spirituale, spesso, è pre-
sente una contrapposizione tra corpo e anima, 
tra spirito e materia. Ma queste parti caratteriz-
zano l’autenticità dell’essere umano. Gli ele-
menti che si polarizzano sono elementi com-
plementari all’interno dell’organismo umano3.
Colui che abita il corpo è unico. Ogni corpo 
comunica attraverso dei segni propri e comu-
nica con l’ambiente esterno attraverso modali-
tà proprie e singolari4.
Considerata la valenza comunicazionale e rela-
zionale della dimensione corporea, è consono 
affermare che, per poter instaurare dei potenti 

2  G. Marenghi, Anatomia del corpo umano: nozioni elementari, Hoe-
pli, Milano 1899. 
3  sorapscourse.unive.it/files/2019/06/IO-2-Unit%C3%A0-4_5-Re-
ligioni-e-il-corpo.pdf (u.c. 27.11.2025).
4  B. Fabbroni, Il corpo racconta di colui che lo abita, Edizioni Univ. 
Romane, Roma 2010.



28

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Spiritualità

legami con il mondo esterno e con l’altro, è ne-
cessario comprendere i segnali di aiuto che ci 
invia il nostro corpo. I messaggi che esso ci in-
via, ci fanno comprendere quanto sia fonda-
mentale che venga mantenuto un equilibrio tra 
mente e corpo. Il mantenimento di questo equi-
librio garantisce il benessere fisico e mentale 
della persona stessa. Di conseguenza, permette 
di relazionarsi con Dio e con l’Alterità. La cura 
del proprio corpo non è mai fine a se stessa ma 
riguarda, anche, il nostro modo di vivere in una 
determinata comunità composta da molteplici 
dimensioni corporee e spirituali5.
In soldoni, sono necessari un continuo equili-
brio e una continua sinergia tra le parti anato-
miche elencate in precedenza, ovvero testa, 
tronco ed estremità. Ogni parte è fondamenta-
le al fine del funzionamento complessivo, orga-
nico e armonico del proprio corpo. 
Risulta necessario riuscire a mantenere questa 
condizione corporea, soprattutto, quando il 
corpo è soggetto a prolungati periodi di notevo-
le stress, come nel caso degli studenti universi-
tari, i quali manifestano dei comportamenti an-
siogeni e scaturiti dalla stanchezza attenti-
va-mentale e fisica. Si ritrovano, spesso, ad af-
frontare giornate molto intense, che iniziano al 
mattino presto, e a dover raggiungere la facoltà, 
spesso, dopo lunghi spostamenti utilizzando i 
mezzi pubblici. La frequenza delle lezioni (ob-
bligatorie o meno) richiede una presenza co-
stante e continuativa, spesso, con pause pranzo 
ridotte e insufficienti al fine di consumare un 
pranzo adeguato e favorire una corretta dige-
stione. Nel pomeriggio, solitamente, le lezioni 
si possono protrarre fino a tarda sera, lasciando 
poco spazio al recupero fisico e mentale. Que-
sto ritmo, se mantenuto a lungo, può compro-
mettere la salute psico-fisica dello studente, ma 
anche il suo equilibrio spirituale e la relazione 
sana con il proprio corpo. A riguardo, recenti 

5  T.J. VanderWeele, A theology of health: Wholeness and human flou-
rishing, University of Notre Dame Press, Indiana (USA) 2024.

studi dimostrano e rivelano alti tassi di stress e 
di depressione tra gli studenti universitari in 
tutto il mondo, a causa dei carichi di lavoro acca-
demico intensi, delle aspettative elevate e della 
mancanza di supporto sociale6. E, ancora, a cau-
sa degli esami, dell’ansia da prestazione e della 
procrastinazione7.
Alla luce di quanto esposto, appare evidente 
come il corpo non è, soltanto, una struttura 
biologica o un insieme di elementi materiali, 
ma è la sede visibile e concreta dell’identità 
umana. La fede cristiana ci invita a riconoscere 
nel corpo un dono di Dio, attraverso il quale 
l’uomo si relaziona con il mondo e può, anche, 
vivere pienamente la propria vocazione alla co-
munione, alla relazione e all’amore.
Nel contesto universitario, dove il corpo è 
spesso sottoposto a ritmi frenetici e a carichi 
di stress significativi, prendersene cura di-
venta un atto di responsabilità personale e 
spirituale. Ignorare i segnali del proprio cor-
po significa, anche, trascurare quella parte 
dell’uomo in cui Dio stesso si è incarnato. Il 
cristianesimo, infatti, non rifiuta la dimensio-
ne corporea, ma la eleva, ricordandoci che è 
proprio nel corpo che Cristo ha scelto di ma-
nifestarsi, soffrire, amare e salvare. 
Vivere il proprio corpo in modo consape-
vole, rispettoso e armonico significa anche 
predisporre il cuore all’incontro con l’Altro. 
Custodire il proprio corpo, soprattutto nei 
momenti di fragilità, di stanchezza e di pres-
sione, è un gesto profondamente cristiano. Si 
tratta di riconoscere in se stessi la dignità di 
figli amati e abitati da Dio.

6  P.R. Banu, Academic stress among university students and its ef-
fect on mental health, Parveen Banu R., 2022.
7  L.R.V. Gonzaga, L.L. Dellazzana-Zanon, A.M. Becker da Silva (a cura 
di), Handbook of stress and academic anxiety: Psychological pro-
cesses and interventions with students and teachers, Springer, 
Berlino 2022. 



29

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Kronos

NUOVA STORIA (NON CINICA) 
DELL’UMANITÀ

di Arianna D’Amico
SEGRETARIA DEL GRUPPO FUCI DI FIRENZE, STUDENTESSA DI ECONOMICS ALL’UNIVERSITÀ DI FIRENZE.

kronos

«È razionale, per un uomo, uccidere 
la suocera?» Questa fu la doman-
da che un professore, in una del-
le sue prime lezioni, rivolse 

all’aula al mio primo anno di università. Prima che 
qualcuno provasse a rispondere il professore ri-
prese: certo che è razionale! E con questa introdu-
zione, iniziammo a capire che cosa significa “es-
sere un agente razionale”.
Gran parte della teoria economica si basa sull’i-
dea che ci sia un agente rappresentativo, che di 
solito si identifica in quello che ha iniziato a chia-
marsi, appunto, homo economicus. Questi, per 
farla breve, è come un automa: calcolatore, strate-
ga, il cui unico obiettivo è fare la scelta che lo por-
terà al profitto (atteso) più alto. Ora, creare un 
agente con queste caratteristiche semplifica non 
poco lo studio della teoria economica, a partire 
dalla teoria dei giochi, ma porta anche a dei risul-
tati costruiti su un essere molto lontano dall’“uo-
mo medio”, e questo è evidente. Tuttavia, nel 
corso degli anni, questo modello che aspira a rap-
presentare l’uomo ha rischiato di diventare un 
modello al quale l’uomo può aspirare.  
Un giorno, mentre tra pochi studenti eravamo ri-
masti a parlare di questi argomenti, un professore 
ha nominato un libro che un paio di anni dopo ho 
iniziato a leggere: Una nuova storia (non cinica) 

dell’umanità, di Rutger Bregman. Non parla di 
economia o di storia, né di filosofia o psicologia, 
ma affronta sotto tutti questi aspetti il tema della 
natura umana, per cercare di capire quanto fondata 
possa essere l’idea che l’uomo sia, effettivamente, 
per lo più egoista. In pratica, quanto effettivamente 
l’idea dell’homo economicus si avvicina alla realtà?
Questo perché ormai si dà quasi sempre per scon-
tato che non ci si possa mai fidare del prossimo, e 
se per sbaglio “ti fai fregare”, è colpa tua. Quello 
che però Bregman mette subito in evidenza è che 
questa paura è alimentata anche dalle “brutte noti-
zie” che ci giungono continuamente. E, spesso, 
manchiamo di riconoscere che sebbene queste sia-
no vere, ne esistono molte di più che ci provano il 
contrario, ovvero che, spesso, l’uomo è nettamen-
te migliore di come viene dipinto, e che nella mag-
gior parte dei casi merita fiducia. Certo è che, se 
nessuno riesce più a fidarsi di chi non conosce, di 
riflesso ogni persona inizierà a comportarsi sapen-
do che non può fidarsi di nessuno (e, forse ancora 
più importante, che nessuno si fiderà mai). Per 
analizzare questo, Bregman parte dall’influenza 
che la filosofia hobbesiana, insieme alla teoria della 
patina, ha avuto sull’evoluzione della psicologia e 
della nostra cultura. Hobbes credeva in un essere 
umano come guidato da istinti di autoconservazio-
ne, che agisce nel proprio interesse e diventa gen-



30

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Kronos

tile e collaborativo solo per utilità personale. Que-
sta visione è messa a contrasto con una più 
ottimistica, ricollegata alla filosofia di Rousseau, la 
quale crede in un essere essenzialmente buono e 
compassionevole, talvolta reso egoista dalla stessa 
società in cui vive. Detto in termini più economici, 
Hobbes vede un mondo fatto di homo economicus, 
dove l’unica differenza tra questo e l’essere umano 
è l’incapacità umana di essere onniscienti. Rousse-
au, invece, si avvicina più all’idea di un homo socia-
lis (che vive seguendo un’etica di gruppo e recipro-
cità) e di homo universalis (più vicino ai principi 
non negoziabili di Kant e al cosmopolitismo di 
Rawls). 
Ma la domanda che sorge legittima è in realtà mol-
to semplice: se effettivamente la visione hobbesia-
na non è vera, com’è che l’abbiamo seguita per 
secoli senza dubitare? In realtà, delle basi che la 
sostengono ci sono. O meglio, la stessa influenza 
della sua filosofia (e altre simili) è stata così forte 
che, da sola, ha “prodotto delle prove”, senza ne-
anche il bisogno di essere necessariamente vera. A 
partire da William Golding, scrittori, artisti e 
scienziati hanno impostato i loro lavori seguendo 
ciò che credevano vero, cioè l’innato egocentri-
smo umano, e questo ha inevitabilmente portato a 
dei risultati che, tendenzialmente, non sono og-
gettivi. Di per sé, ciò non significa che siano falsi, 
è chiaro. Ma neppure veri. Lo scopo dell’autore è 
proprio questo: capire fino a che punto questi 
bias, soprattutto in ambito scientifico, hanno 
compromesso studi ed esperimenti.  
Uno dei più noti si è svolto nel seminterrato della 
Stanford University, “The Stanford County Jail”. 
Qui, nel 1971, l’esperimento guidato dal profes-
sore e psicologo Philip Zimbardo portò a uno dei 
risultati più dibattuti in ambito psicologico. Il pro-
fessore radunò degli studenti volontari, dividendo-
li tra poliziotti e carcerati, per capire cosa avrebbe-
ro fatto dei “bravi ragazzi”, studenti di una 
prestigiosa università americana, in condizioni di-
verse da quelle abituali. Non ci volle molto prima 
che atteggiamenti fisicamente e psicologicamente 

violenti portassero alla sospensione dell’esperi-
mento dopo pochi giorni: i finti detenuti vennero 
privati del nome, circondati da un clima di umilia-
zione e paura da parte dei compagni trasformati in 
spietate guardie. Un’analisi un po’ più attenta, tut-
tavia, sembra portare alla conclusione che i risulta-
ti pubblicati siano stati compromessi: gli studenti 
non stavano facendo altro che seguire i suggeri-
menti del professore. L’idea alla base era esatta-
mente quella di “far succedere qualcosa” a tutti i 
costi e produrre del materiale da analizzare, for-
zando la mano se necessario. In realtà, nessuno là 
dentro sembra si sia comportato “naturalmente”. 
In pratica, i ragazzi si sono convinti di seguire il 
comportamento più utile ai fini dell’esperimento, 
giustificando ogni azione per un “bene superio-
re”. Ma questa stessa frase si potrebbe usare non 
solo per criticare le conclusioni di altri esperimenti 
simili, ma anche per spiegare delle vere e proprie 
guerre, prime tra tutte quelle mondiali. 
L’autore racconta un episodio in particolare, av-
venuto nel Natale 1914, che ci può portare a pen-
sare che i soldati non fossero mossi esattamente 
da quell’innata malvagità intrinseca che ci si po-
trebbe aspettare. Durante il primo Natale della 
Prima guerra mondiale, infatti, nessun soldato 
aveva voglia di combattere. Erano già stanchi, e 
questa rapida vittoria che era stata loro promessa 
non arrivava. Nessuno, probabilmente, pensava 
davvero di usare le armi quella notte. Così, alcuni 
si misero a cantare. Tra le trincee vicino a La Cha-
pelle-d’Armentières, tedeschi da una parte e in-
glesi dall’altra iniziarono ad alternarsi con canti 
natalizi, arrivando alla fine a cantare tutti insieme 
Adeste Fideles. Non furono gli unici: in altre trin-
cee, altri soldati si scambiarono regali e accesero 
luci, qualcuno iniziò a condividere sigarette e 
cioccolata. La voce si sparse e qualcuno inizio a 
pensare che, forse, dall’altra parte non c’erano 
dei mostri da abbattere. Furono pochi, pare, i sol-
dati che rimasero indifferenti all’accaduto. Uno 
di questi, per esempio, fu il caporale Adolf Hitler.
Diventa evidente che nessuno di questi era un 



31

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Kronos

homo economicus, e c’è un altro tema che emer-
ge piano piano: quello dello scopo delle nostre 
azioni, che in buona parte dei casi non riguarda 
affatto egoismo e avidità. Ciò che ci muove non 
riguarda semplicemente benefici materiali, ma 
c’è una motivazione intrinseca dietro a scelte 
come cantare insieme a persone che fino al gior-
no prima stavano dietro al mirino.  
Per prendere un tema forse un po’ più vicino a noi, 
potremmo fare un altro esempio con i sistemi car-
cerari nel mondo. Bregman racconta in particola-
re un sistema che lascia lo spazio a quello che la 
maggior parte delle prigioni al mondo distruggo-
no, ovvero uno scopo, una prospettiva di rinascita 
guidata da quella motivazione intrinseca che spin-
ge al cambiamento: si parla del carcere di massima 
sicurezza di Halden, Norvegia, e di come l’ap-
proccio diverso, basato sull’idea che il carcere 
debba essere anche un momento per “ripartire” e 
“riprepararsi” alla libertà, porti a dei risultati net-
tamente diversi da quelli registrati in altri stati.
Mi viene in mente un altro esempio, più recente e 
ancora più vicino a noi, a proposito delle motiva-
zioni: un intervento del premio Nobel Abhijit Ba-
nerjee al Festival Nazionale dell’Economia Civile 
2025 (Firenze), dove è intervenuto sul tema dei 
sussidi, e su come questi possano incidere sulla 
produttività di persone con un reddito molto bas-
so. Nel rispondere alle domande, ha colto l’occa-
sione per parlare proprio del tema dello scopo di 
una persona, del significato che ognuno può dare 
alle proprie giornate. Ci sono studi, ha spiegato, 
che dimostrano che degli uomini che non hanno 
né soldi né qualcosa da fare preferiscono avere un 
lavoro da svolgere poco retribuito, piuttosto che 
accettare un’entrata senza dover fare niente, an-
che se più alta. Perché? Perché siamo umani, e 
non abbiamo soltanto bisogno di soldi (e ne ab-
biamo), ma soprattutto ci servono cose significa-
tive da fare, ci serve uno scopo. «Nessuno di noi è 
solo homo economicus», ha commentato per con-
cludere, «tranne forse Elon Musk, ma quasi nes-
sun altro. Per fortuna». 

I bambini sono i primi ad essere mossi da qualco-
sa che va ben oltre il dovere o la convenzione so-
ciale. Prendiamo i giochi, per esempio. L’unico 
momento giusto per fare un gioco è quando se ne 
ha voglia, ed è inutile provare a convincere un 
bambino a giocare se lui non vuole. Poi si cresce, 
e sembra che il gioco debba sparire per lasciare il 
posto all’impegno e ai doveri. Ma è davvero così? 
Il gioco potrebbe essere un esempio perfetto di 
un qualcosa che ci fa capire quali siano le nostre 
motivazioni intrinseche. Fare qualunque attività 
in modo serio e rigoroso può anche essere pro-
duttivo, ma “giocarci sopra” alla fine lo è sicura-
mente di più. Abbiamo bisogno di giocare, e non 
solo da bambini. Il gioco sviluppa la creatività, 
migliora l’umore e l’attenzione, e ci rende più 
cooperativi e fiduciosi. Il problema è che gli 
adulti a volte si dimenticano come si gioca.
E L’homo ludens è proprio il titolo del capitolo 
14 del libro di Bregman. Qui, l’autore fa notare 
quanto la maggior parte dei sistemi scolastici esi-
stenti, in realtà, produca un effetto essenzialmen-
te negativo sulla capacità di apprendimento dei 
ragazzi, a partire dalle rigide organizzazioni ge-
rarchiche e dai ritmi calcolati al minuto. Eppure, 
potrebbero esistere delle alternative. Un esempio 
(forse un po’ radicale) è Agora, a Roermond, una 
scuola superiore che dimostra non solo che un 
approccio all’insegnamento diverso da quello 
standard esiste, ma soprattutto che è molto più 
efficace. Questa scuola favorisce la cooperazione 
tra ragazzi, lasciando che siano loro a scandire i 
ritmi, a decidere le regole, arrivando a dei risulta-
ti sorprendenti. Per spiegare cosa intendo con 
diverso dallo standard, mi limiterò a riportare 
una frase del libro che penso renda bene l’i-
dea: «Invece che file ordinate di banchi, da-
vanti alla lavagna c’è un simpatico caos di 
scrivanie improvvisate, un acquario, una finta 
tomba di Tutankhamon, colonne greche, un 
letto a castello, un drago cinese e una mezza 
Cadillac del 1969». 



32

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Testimoni

MIGRANTI NELLA ROTTA DEL 
MEDITERRANEO CENTRALE

testimoni

di Salvatore Vella
MAGISTRATO ITALIANO, DAL LUGLIO 2024 PROCURATORE DELLA REPUBBLICA PRESSO IL TRIBUNALE DI 

GELA.

Premessa
Sono cresciuto in una città siciliana, Mazara 
del Vallo, il cui centro storico continua ad es-
sere chiamato "la kasbah", a rappresentare 
ancora un legame profondo con uno dei periodi 
più importante della sua storia: i due secoli di 
dominazione araba iniziata nell'anno 827.
Lavoro in Sicilia come procuratore della Re-
pubblica da circa 25 anni. Dal 2002 sono sta-
to, quasi ininterrottamente, sotto scorta a 
causa delle indagini antimafia che ho fatto e 
dei processi in cui ho sostenuto l’accusa a ca-
rico di capi e gregari di Cosa Nostra siciliana. 
Dal 2004 mi sono occupato, anche, di inda-
gini criminali legate alla immigrazione clan-
destina sulla rotta del Mediterraneo centrale, 
la rotta che ha come partenza i porti del Nord 
Africa (Libia principalmente, ma anche Tuni-
sia ed Egitto) e come punto d’arrivo le coste 
siciliane, Lampedusa compresa.

Venti anni di migrazioni per mare
In questi ultimi venti anni ho visto mutare il 
tipo di imbarcazioni usate dai migranti per la 
traversata del canale di Sicilia: sono diventate 
sempre più instabili e pericolose. All’inizio era-
no imbarcazioni vere e proprie, sicure, in grado 

di affrontare il Canale di Sicilia, che è un mare 
pericoloso per le sue caratteristiche meteo ma-
rine. Via via le imbarcazioni fornite ai migranti 
dai trafficanti di esseri umani si sono trasforma-
te in bare galleggianti, facili a ribaltarsi anche 
con mare piatto e in assenza di vento.
In questi ultimi venti anni ho visto mutare le 
rotte: inizialmente gli sbarchi avvenivano sulle 
coste siciliane, raggiunte agevolmente dai pri-
mi “smugglers” tunisini o egiziani. Via via le 
rotte si sono concentrate “verso” l’isola di 
Lampedusa (che dista 118 miglia marine dalle 
coste siciliane), dico “verso” perché da anni la 
maggior parte delle imbarcazioni, usate dalle 
terribili organizzazioni criminali libiche o co-
struite nell’agglomerato urbano di Sfax (in Tu-
nisia), non sono in grado neanche di raggiunge-
re Lampedusa in sicurezza, stracariche come 
sono di uomini, donne e bambini.
In questi ultimi venti anni ho visto mutare gli 
equipaggi: inizialmente le imbarcazioni erano 
condotte da marinai pagati da chi organizzava 
il viaggio, spesso tunisini o egiziani (tra i mi-
gliori marinai del Mediterraneo e grandi co-
noscitori di quelle acque). 
Via via le organizzazioni criminali hanno usa-
to gli stessi migranti che volevano partire, ad-



33

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Testimoni

destrandoli alla navigazione in un paio di 
giorni soltanto, spesso ragazzi sud-sahariani 
che non avevano mai visto il mare nella loro 
vita, ricompensati con un viaggio gratis verso 
la Sicilia.
In questi ultimi venti anni ho visto mutare le 
condizioni dei migranti a bordo delle imbarca-
zioni: nel 2010 ho indagato su un’organizza-
zione criminale egiziana che aveva trasportato 
104 cittadini egiziani con una grossa imbarca-
zione, riuscendo a farli sbarcare a Ribera, in 
Sicilia, con la collaborazione di diversi cittadini 
italiani pagati dalla organizzazione. 
I migranti, una volta toccata terra, di notte, 
vennero trasportati con dei pulmini in una 
casa in campagna, dove furono offerti loro 
abiti puliti, cibo e un biglietto ferroviario per 
il nord Italia o per altri Stati europei. In quel 
caso i migranti pagarono metà del ticket prima 
della partenza, ad Alessandria d’Egitto, e l’al-
tra metà in Sicilia, dopo essere sbarcati sani e 
salvi. In questo modo l’organizzazione crimi-
nale si era accollato il “rischio” economico 
della buona riuscita della traversata: se la bar-
ca fosse affondata, l’organizzazione criminale 
avrebbe perso metà del suo guadagno, oltre a 
perdere l’imbarcazione e l’equipaggio (che 
rientravano tra i beni aziendali della holding 
criminale).
Non è più così da diversi anni, tutto è cambia-
to dopo la fine della prima guerra civile libica, 
conclusasi sostanzialmente con l’uccisione di 
Mu’ammar Gheddafi, nell’ottobre 2011. 
Da allora, hanno preso sempre più piede le 
terribili milizie libiche che, in quel periodo di 
grandissima crisi politica, economica e socia-
le per la Libia, hanno compreso che l’emigra-
zione clandestina verso l’Europa poteva esse-
re un immenso business criminale, secondo 
soltanto al contrabbando di petrolio libico o 
di petrolio russo (per venire ai nostri giorni).
Prima di allora, la maggior parte dei soggetti o 
delle organizzazioni che trasportavano ille-

galmente migranti in Italia nella rotta del Me-
diterraneo centrale (per la maggior parte tu-
nisini e egiziani) offrivano un “servizio” di 
trasporto illegale, facendosi pagare. I migran-
ti erano considerati sostanzialmente dei 
clienti. I libici cambiarono le regole del gio-
co: i trafficanti di esseri umani libici crearono 
il grande hub delle partenze a Zuara, nella 
Libia nord-occidentale, in Tripolitania, a 50 
minuti di auto dal confine con la Tunisia. Svi-
lupparono, via via, altre organizzazioni in al-
tre città costiere libiche, come Sabratha e 
Zawiyah, soltanto per citarne alcune. 
I viaggi in mare dei migranti (che già di per sé 
hanno sempre un margine di rischio) diven-
nero pericolosissimi: il trasporto illegale di 
migranti verso l’Europa diventò un “traffico”, 
i migranti furono trasformati in “merce”, 
merce pagante.
I trafficanti libici iniziarono usando ex pe-
scherecci di circa 20 metri in pessime condi-
zioni, recuperati in giro per il nord Africa: 
toglievano tutte le attrezzature da pesca a 
bordo (divenute inutili) e creavano dei nuovi 
ponti dentro la stiva, spazi dove prima si ripo-
neva le reti o il pesce, venivano riempito di 
migranti; bucavano gli scafi per permettere 
alla gente sottocoperta di respirare, ma da 
quei buchi entrava l’acqua dentro gli scafi, 
durante la navigazione. I buchi su uno scafo, 
in tutto il mondo, si chiamano falle, non do-
vrebbero esserci, per un motivo semplice: 
rendono più pericolosa la navigazione.
Pescherecci creati per navigare con equipaggi 
di 20 persone, venivano caricati oltre ogni 
immaginazione con 700-800 persone. In 
mare erano ingovernabili, affondavano anche 
con mare piatto, se il carico si spostava da una 
parte all’altra per un qualsiasi motivo.
A bordo la gente moriva:
•	 asfissiata per mancanza d’aria; 
•	 arrostita viva se aveva la sfortuna di trovarsi 

troppo vicina alle pareti dei motori diesel;



34

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Testimoni

•	 annegata nell’acqua che andava riempien-
do il fondo della nave, se aveva la sfortuna 
di scivolare ed essere calpestata dagli altri 
migranti, che al buio, nella stiva, schiaccia-
ti gli uni contro gli altri, non si accorgeva-
no di nulla. 

Da quel momento in poi, il numero dei morti 
in mare nella rotta del Mediterraneo centrale 
crebbe fino a farla diventare la rotta migrato-
ria più pericolosa al mondo per numero di 
morti.

Quanti sono i morti in mare?
Quanti sono stati i morti in mare nel Mediter-
raneo centrale in questi decenni di migrazio-
ni? Non lo sappiamo. In realtà riusciamo a 
contare soltanto i cadaveri rinvenuti in 
mare o sulle spiagge, non il numero di 
morti. Non è possibile neanche fare una sti-
ma dei morti in mare.
Vi faccio due esempi: nel maggio 2016 mi 
sono occupato dell’indagine a carico di 4 traf-
ficanti che stavano trasportando 720 migranti 
con un peschereccio lungo circa 15 metri, 
partito da Sabratha in Libia. 
Il peschereccio, mentre era in navigazione in 
acque internazionali, a sole 14 miglia dalle co-
ste libiche, venne avvistato dalla nave BETTI-
CA della Marina Militare italiana. Quel 25 mag-
gio le condizioni meteo erano ottimali, i 
migranti a bordo erano “impazziti di felicità”, 
stavano per essere salvati dagli italiani (a quei 
tempi questo avveniva spesso). Nessuno di loro 
aveva sistemi di salvataggio individuali (salva-
genti) o collettivi, come zattere autogonfiabili. 
Gradualmente cominciarono a spostarsi da un 
lato del peschereccio, verso la nave militare ita-
liana. Il peschereccio, che già si trovava sbanda-
to sul lato sinistro, “ingavonato” (molto proba-
bilmente a causa dell’allagamento del ponte 
inferiore), cominciò ad aumentare pericolosa-
mente il suo rollio fino a ribaltarsi, i migranti si 
trovarono improvvisamente in acqua. 

Si salvarono tutti i migranti che stavano in co-
perta (sul ponte superiore aperto), tranne 5: i 
loro cadaveri vennero recuperati dai marinai 
italiani insieme ai superstiti. Il peschereccio 
ci metterà 40 minuti ad affondare capovolto, 
un’eternità. I militari italiani furono eroici, 
salvarono più di 400 naufraghi strappandoli 
dalle acque, buttando in mare tutto ciò che 
avevano che riusciva a galleggiare.
Soltanto ore dopo scoprimmo che dentro la 
stiva di quel peschereccio, quel giorno, c’era-
no 283 migranti (tutti di pelle nera), stipati 
nei ponti inferiori, costruiti abusivamente dai 
trafficanti libici. Sappiamo il loro numero 
esatto grazie al racconto di un migrante siria-
no, Rashid, che era seduto a poppa del pe-
schereccio con la sua bimba Souzane tra le 
gambe, mentre i trafficanti libici contavano i 
migranti che caricavano a bordo: «Dobbiamo 
imbarcare altra MERCE», dicevano i libici, 
MERCE non PERSONE. 
I 283 in stiva morirono tutti, annegati dentro 
il peschereccio: i loro corpi sono ancora da 
qualche parte nel Mediterraneo a centinaia di 
metri di profondità. 

Per le statistiche quel naufragio ha causato 
soltanto 5 morti, che corrispondono ai 5 
cadaveri recuperati. I 283 morti in stiva 
non hanno lasciato traccia in alcuna stati-
stica, ancora oggi.
Un secondo esempio: negli anni successivi i 
libici hanno cominciato a usare i gommoni i 
rubber-boat di circa 10 metri, acquistati in 
Cina, inizialmente anche su Alibaba, la più 
grande piattaforma di vendite on line al mon-
do. Costavano poco per i trafficanti libici e 
potevano essere stipati con quasi 200 mi-
granti a bordo, montavano un piccolo motore 
fuoribordo a benzina. 
I gommoni cinesi acquistati dai trafficanti era-
no pericolosissimi, le saldature delle loro ca-
mere d’aria di gomma erano pessime, cedeva-



35

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Testimoni

no in navigazione sotto il peso dei migranti e 
la gente annegava. Quanti gommoni semi af-
fondati ho visto in questi anni in mezzo al 
mare, senza naufraghi intorno, gommoni che 
non sono mai diventati target di operazioni di 
search and rescue, operazioni di ricerca e soc-
corso? Quanti ne hanno visti le navi della 
Guardia costiera o delle Marine militari degli 
Stati europei? Quanti ne hanno visto le Ngo 
che navigano nel Mediterraneo? Non lo sap-
piamo, perché non vengono mai contati. 
Ognuno di loro (fino a che continua a galleg-
giare, per ore o per giorni) è una lapide: il se-
gno che lì sotto sono annegate 200 persone, 
170, 150, nessuno lo sa, perché nessuno le 
ha mai contate. 
Non ci sono cadaveri, ma ci sono i morti.

I cadaveri che rinveniamo in mare, sulle 
spiagge o sugli scogli sono soltanto una mi-
nima parte dei morti del Mediterraneo. 
Questo vuol dire che nel mondo ci sono migliaia 
di famiglie che piangono o cercano i loro cari 
scomparsi, di cui noi, che stiamo seduti sulla par-
te europea del Mediterraneo, non abbiamo alcu-
na traccia, alcuna notizia. Riguardo ai cadaveri 
dei migranti rinvenuti, pochi vengono identifica-
ti: chi ha dei documenti addosso (io in venti anni 
ne ho visti pochissimi), o chi ha dei familiari o dei 
conoscenti che sono sopravvissuti al loro stesso 
naufragio e può riconoscerli. Gli altri cadaveri 
rimangono per la maggior parte sconosciuti.
In Italia non vi è l’obbligo di identificare i ca-
daveri nel corso delle indagini penali, lo si fa 
soltanto se è possibile. Perché un omicidio 
rimane un omicidio, anche se nel processo 
non si scopre il nome della vittima: il colpevo-
le viene condannato lo stesso.
Cosa è possibile fare dei cadaveri dei missing 
migrants: 
•	 Foto dei segni distintivi: del volto, dei ta-

tuaggi, dei gioielli. Ma non sempre è possi-
bile: il mare e i pesci sono spietati, rendo-

no presto i cadaveri irriconoscibili, anche 
soltanto dopo pochi giorni in acqua. A vol-
te, non si riesce a capire neanche il sesso 
del cadavere, se erano maschi o femmine, o 
il colore originario della pelle, se erano 
neri o caucasici.

•	 Prelievo del DNA: ha un costo; porta alla 
mutilazione del corpo (a volte bisogna pre-
levarlo dalle ossa per avere dei campioni 
utili); soprattutto necessita dei campioni 
biologici di confronto (di familiari prossi-
mi) per l’identificazione.

A Lampedusa si rinvengono cadaveri quasi 
quotidianamente, cadaveri che spesso è im-
possibile collegare a un singolo evento, a un 
singolo naufragio, o anche soltanto a una data 
della morte. A Lampedusa il piccolo cimitero 
dell’isola non ha celle frigorifere per conser-
vare i corpi, non ha una camera mortuaria 
dove fare le autopsie, non ha un “tavolo au-
toptico”, dove esaminare o tagliare i corpi. 
Quindi, i nostri protocolli investigativi preve-
dono che vengano prese sempre le foto del 
cadavere e dei suoi segni distintivi dalla Poli-
zia Scientifica. Il prelievo del DNA, invece, lo 
facciamo quando vi è la probabilità che qual-
cuno si faccia avanti, offrendoci dei campioni 
biologici di confronto. Negli altri casi no.
Io personalmente l’ho disposto in pochissime 
occasioni. Soltanto in una occasione abbiamo 
restituito due cadaveri ai loro cari. È avvenuto 
nell’indagine a seguito del naufragio di un 
piccolo peschereccio partito da Sfax, in Tu-
nisia, i primi di ottobre del 2019, naufraga-
to a 3 miglia da Lampedusa. Moriranno 25 
migranti, tra cui 13 giovanissime ragazze 
sud-sahariane, 22 migranti furono salvati dai 
militari italiani. In quell’occasione, con un’o-
perazione complessa e rischiosissima della 
Guardia costiera italiana, riuscimmo a rinve-
nire il peschereccio affondato a 50 metri di 
profondità, dopo diversi giorni di ricerche 
con una nave attrezzata. Il peschereccio nella 



36

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Testimoni

discesa verso il fondo del mare si era 
spostato di 300 metri dal punto del 
naufragio. Restituimmo i corpi di due 
giovanissimi migranti tunisini alle 
loro mamme: Rabih e Mohamed. Le 
loro mamme li avevano riconosciuti 
dagli abiti, guardando le immagini su-
bacquee riprese da un robot Rov della 
Guardia costiera italiana, immagini 
che avevano fatto il giro delle tv di tut-
to il mondo. In quella occasione, le 
mamme inviarono il loro DNA tramite 
le loro autorità diplomatiche tunisine, 
il DNA che era stato prelevato e analizzato in 
Tunisia dalla Polizia tunisina. 
Ad altre due mamme, invece, non restituim-
mo alcun corpo: anche loro avevano visto i 
loro figli tra i morti di quel naufragio. I loro 
corpi erano stati inquadrati dalle telecamere 
del Rov vicino al relitto, ma il mare li avevi 
portati via prima che i sommozzatori della 
Guardia costiera riuscissero a prenderli.
È necessario creare una banca dati dei ca-
daveri dei migranti recuperati, alimentata 
con foto e DNA. Chi deve alimentare la banca 
dati? Chi la deve gestire?
Le foto possono essere alimentate dalla Polizia 
scientifica, senza particolari problemi tecnici. Il 
DNA dai cadaveri chi lo preleva? Chi processa il 
DNA? Chi lo inserisce in banca dati?
Le indagini penali servono a ricostruire fatti per 
trovare il colpevole di un crimine, ad avviare un 
processo penale e a giungere a una condanna, se 
si ritiene che il soggetto processato abbia com-
messo un crimine. Il focus delle indagini penali, 
quindi, è tutto centrato sul presunto autore del 
delitto. Secondo me, se la banca dati viene ali-
mentata soltanto dai risultati delle indagini pena-
li, rischiamo di avere pochi, anzi pochissimi pro-
fili di DNA di cadaveri di migranti. 
Perché il lavoro del Pubblico ministero, il mio 
lavoro, è un altro: io devo trovare il colpevole; 
devo giustificare i soldi che spendo per le in-

dagini, che devo usare per trovare il colpevo-
le; ho dei limiti di tempo per fare le mie inda-
gini. Tutto a garanzia dei diritti dell’indagato.
Quindi, a mio giudizio, la Banca dati do-
vrebbe essere gestita e alimentata da una 
Agenzia, necessariamente pubblica, maga-
ri un’unica Agenzia europea, che dovreb-
be avere questo unico scopo. Un’Agenzia 
che certamente avrebbe contatti stretti con la 
Polizia Giudiziaria o con le Autorità giudizia-
rie europee. Un’Agenzia che dovrebbe essere 
attrezzata anche per dialogare, in maniera 
empatica, con chi cerca i cadaveri: con le 
Autorità diplomatiche extra europee; con le 
Ngo che lavorano in Africa, in Medio Oriente, 
in Asia; ma, soprattutto, con le famiglie dei 
migranti dispersi.
Grazie.



37

di Pietro de Simone
FUCINO DEL GRUPPO FUCI DI FIRENZE, STUDENTE DI SCIENZE FILOSOFICHE ALL'UNIVERSITÀ DI FIRENZE.

LA FEDE SECONDO  
TOMMASO D’AQUINO

la nottola di minerva

RICERCA N. 4-5-6/2025 I La Nottola di Minerva

«Pensate che io sia venuto a por-
tare pace sulla terra? No, io vi 
dico, ma divisione» (Luca 
12,51). Cristo si presenta 

come divisivo e divisivo è il suo stesso mes-
saggio. Infatti, la vita di chi vuole davvero se-
guire Cristo è chiaramente divisiva: non solo 
perché tiene separati ciò che diciamo “bene” 
da ciò che diciamo “male”, ma anche perché è 
separazione spirituale tra la vita del mondo e 
la vita dello spirito, in vista della separazione 
reale. Questi effetti potremmo considerarli 
causati dalla fede. Non è una divisione diabo-
licamente intesa, ma è, in un certo senso, un 
dividere per organizzare meglio, una divisio-
ne in vista di una nuova unione. È divisione 
nel senso in cui si setaccia il grano buono dal-
le impurità, è unione perché i chicchi di grano 
sono tenuti insieme mentre, altrove, sono 
messe da parte le impurità. Allo stesso modo 
Cristo è causa di divisione nel mondo e unio-
ne verso il Padre.
Di questa natura dividente della fede sembra 
renderne conto Tommaso d’Aquino1. Nell’in-
dividuo che crede per fede si realizza un feno-

1  Quanto segue è una breve, e molto sommaria, esposizione gene-
rale dei primi quattro articoli della quaestio n. 14 delle Quaestiones 
de veritate, rispondendo alla domanda: “Che cos’è la fede?”. 

meno molto particolare e, a prima vista, con-
traddittorio. Il fedele in senso stretto aderisce a 
qualcosa di cui non ha conoscenza, ma vi aderi-
sce con la stessa certezza di chi conosce. Spiega 
Tommaso: chi ha fede è qualcuno che, in senso 
proprio, non dubita. Se dubitasse oscillerebbe 
sempre tra due opposti, ad esempio: ora crede-
rebbe che Cristo è figlio di Dio, ora crederebbe 
che non lo è. In queste condizioni vivrebbe in 
uno stato di incertezza costante, di intima paura 
di aver sbagliato opzione e mentre pensa che 
uno dei due sia vero teme che, in realtà, sia vero 
l’altro. Invece, colui che ha fede crede ferma-
mente che Cristo è il figlio di Dio. Ora, il punto 
interessante della trattazione di Tommaso è che 
il fedele (non un superuomo, non un mistico o 
chissà quale prescelto, ma un uomo qualsiasi 
che ha l’intelletto con cui comprende e che ha la 
volontà con cui agisce) più che “credere” in 
modo vago, in realtà è uno che “vuole credere”. 
Infatti, nel caso particolare della fede, un uomo 
non dice “sì” perché comprende le cose della 
fede, così come può comprendere che “il muro 
è bianco”, laddove sa cosa significano i termini 
“muro” e “bianco” e può comprendere e con-
fermare con l’esperienza, se necessario, che 
quella frase è vera e può aderire ad essa dicendo 
“quel muro è bianco”. Ma nelle proposizioni 



38

RICERCA N. 4-5-6/2025 I La Nottola di Minerva

che riguardano la fede come “Dio è uno e tri-
no”, l’uomo non conosce i significati dei termi-
ni coinvolti. Ciononostante, il fedele crede che 
Dio è uno e trino perché obbliga se stesso a 
dare il proprio assenso, perché lo vuole e non 
perché lo comprende. E, a dirla tutta, proprio 
per questo si rende meritevole, di fronte a Dio, 
della salvezza.  
Tommaso ci mostra in che modo le due facoltà 
fondamentali dell’uomo, l’intelletto e la vo-
lontà, entrino in un rapporto davvero affasci-
nante e intricato. Per rendere più comprensi-
bile l’elaborata trattazione di Tommaso, 
immaginiamo una situazione di questo tipo: 
un uomo entra in contatto col messaggio cri-
stiano (Gesù è il Figlio di Dio, nato da una 
vergine; Dio è uno e trino; Dio è creatore del 
mondo; ecc...). Ora, si ritrova a dover decide-
re se dare il suo assenso a queste cose o meno. 
Cosa sceglierà di fare? Il suo intelletto non 
riesce a raggiungere questi concetti, non rie-
sce a farli propri, non riesce a giudicare come 
vera la proposizione “Gesù è il Figlio di Dio”. 
Non può fornire un giudizio di questo tipo 
perché sono concetti di cui non riesce a darsi 
una rappresentazione: cosa vuol dire “Figlio 
di Dio”? Cosa significa che un uomo è il Fi-
glio di Dio? Ciononostante, il suo intelletto 
cerca vorticosamente di rappresentarsi que-
ste cose senza sosta, come una macchina sol-
levata da terra le cui ruote girano a vuoto, sen-
za riuscire mai a toccare terra. Insomma, 
l’intelletto non può dare il suo assenso per-
ché, fondamentalmente, non comprende. Ma 
la volontà, colpo di scena, è in grado di dare il 
suo assenso e lo fa, da se stessa. Vede un 
grande bene in ciò che è promesso per fede, la 
vita eterna: «Dio infatti ha tanto amato il mon-
do da dare il Figlio unigenito, perché chiun-
que crede in lui non vada perduto, ma abbia la 
vita eterna» (Giovanni 3,16). Nella vita eterna 
la volontà ritrova un bene infinito e lo deside-
ra più di ogni altra cosa. La volontà cerca il 

bene e la vita eterna è il bene più grande, per-
ciò lo vuole massimamente. Ecco, dunque, la 
divisione che si genera nell’animo del creden-
te, causata dalla fede: l’intelletto non trova la 
(sua) verità, la volontà trova il bene. In qual-
che modo la volontà “conosce” cosa le è pro-
messo, invece l’intelletto no, non lo ricono-
sce come suo e, perciò, se ne sta lontano. Ci 
potremmo immaginare che l’atto del credente 
sia compiuto semplicemente con l’assenso 
della volontà: se la volontà vuole credere a ciò 
che le viene promesso, allora l’intero animo è 
soddisfatto. Non è così.
Dice Tommaso: la volontà propone all’intelletto 
qualcosa che non si manifesta come degno del 
suo assenso. Ma l’animo non può essere lasciato 
in preda a questa divisione. In che modo potreb-
be vivere adeguatamente se le sue due fonda-
mentali facoltà non sono in accordo? In che 
modo un uomo potrebbe progredire nella fede, 
nella conoscenza, nell’amore verso Dio se vive 
questa separazione interna? Sarebbe complicato 
volere ciò che assolutamente non si conosce, 
così come conoscere una cosa buona e non vo-
lerla. Perciò, affinché la volontà e l’intelletto 
camminino insieme, è necessario trovare qualco-
sa che li tenga uniti: sarà la facoltà superiore, la 
volontà, a determinare quella inferiore, l’intellet-
to. Infatti, dare l’assenso è prerogativa assoluta 
dell’intelletto: cioè, dire “questo è vero” è il po-
tere dell’intelletto. Però, nel caso della vita eter-
na l’intelletto, che non può conoscerla, non può 
dire “la vita eterna è vera”, né di conseguenza 
potrebbe dare l’assenso. Ma la volontà freme 
davanti a questo bene infinito e, per non farselo 
sfuggire, costringe l’intelletto ad assentire. Ma 
perché è così bramosa di averla per sé? Perché la 
volontà è intrinsecamente ordinata ad essa. Nel 
pensiero medievale ogni volontà desidera 
ovviamente il bene per se stessa. Per estensione, 
ogni uomo cerca, nella sua breve o lunga vita, il 
bene per sé e chiaramente evita ciò che può arre-
cargli danno. Ad esempio, il lavoro è praticato 



39

RICERCA N. 4-5-6/2025 I La Nottola di Minerva

nella misura in cui il suo frutto è un bene per chi 
lavora (che sia lo stipendio, i prodotti della terra, 
ecc...), così come lo studio è praticato in vista di 
un piacere intellettuale o, più probabilmente, in 
vista di ottenere i titoli necessari a conseguire un 
lavoro ecc... Se queste attività non ci prospettas-
sero un bene desiderabile, l’uomo né lavorereb-
be né si darebbe allo studio, ma cercherebbe di 
raggiungere il bene per vie più immediate e 
meno faticose. Ecco, quindi, che una volta cono-
sciuto un bene, nasce nell’individuo il desiderio 
del bene. Ed è proprio sul desiderio che la volon-
tà del fedele si gioca tutto: la promessa della vita 
eterna è profondamente desiderata. 
Ma cosa desidera? Che cos’è la vita eterna? È 
l’evangelista Giovanni che ce lo mostra: 
«Questa è la vita eterna: che conoscano te, 
l’unico vero Dio, e colui che hai mandato, 
Gesù Cristo» (Giovanni 17,3). Tommaso ci 
presenta un ulteriore colpo di scena: la vita 
eterna è un tipo di conoscenza. O per meglio 
dire, è la conoscenza di Dio, conoscenza pie-
na e completa. Questo è promesso all’anima 
umana: conoscere Dio. Ma come mai la volon-
tà, che è la facoltà che tende al bene, desidera 
la conoscenza che è oggetto dell’intelletto? 
Per un motivo semplice: conoscere Dio non è 
altro che conoscere la somma verità e il som-
mo bene. Dio stesso è, insieme, Verità e Bon-
tà. E poiché non si nasconde totalmente 
all’uomo, la Verità e la Bontà si sono manife-
state, in Cristo e nella promessa della vita 
eterna. Il problema è che una delle facoltà 
dell’uomo, l’intelletto, non è ancora capace di 
comprendere la somma verità. Rannicchiato 
nella conoscenza delle cose di cui può fare 
esperienza o di cui può fare dimostrazioni, 
non riesce a volgere lo sguardo verso ciò che è 
di per sé irraggiungibile. Ma ciò non significa 
che all’anima umana è preclusa ogni possibili-
tà di adesione alla Verità e alla Bontà. Fortu-
natamente, l’accesso alla Bontà somma è di-
sponibile per la volontà umana. Questa, che è 

la facoltà relativa al bene, è chiamata dal Bene 
stesso e, a differenza dell’intelletto, non le 
nega la possibilità di accostarsi pienamente 
ad esso. Proprio per questo accesso privile-
giato a Dio, che non è altro se non il sentiero 
dell’amore, la volontà è definita da Tommaso 
come facoltà superiore proprio perché le real-
tà divine, dice, si concedono alla volontà in 
modo più perfetto rispetto a come si concedo-
no all’intelletto. Per questo motivo la volontà 
può “dare ordine” all’intelletto sull’assenso 
da fornire alla realtà di fede. 
Sembra una bella tirannia quella che la volon-
tà esercita sull’intelletto, incapace di adire 
qui e ora alla promessa della vita eterna. Ed 
ecco il terzo colpo di scena. 
Si è detto che la vita eterna è conoscere Dio e 
si è detto che la volontà anela profondamente 
alla conoscenza di Dio. Ma come può deside-
rare così tanto qualcosa che non conosce? Si 
può forse desiderare qualcosa che non si co-
nosce? Si può volere qualcosa di cui non si 
conoscono, almeno, i tratti essenziali? Quan-
do si desidera un piacere o un bene è perché 
lo si è già sperimentato oppure, se è un piace-
re o un bene nuovo, perché sembra somigliare 
in qualche misura a un piacere o un bene già 
sperimentato. Ma allora anche della cono-
scenza di Dio, la vita eterna, il fedele ne ha 
fatto esperienza? Sì, ed è proprio la fede. 
Dice Tommaso: la fede è in noi un certo inizio 
della vita eterna. Sembra una certa dialettica 
ante litteram: l’inizio della vita eterna è inizio 
del fine. La conoscenza di Dio è ciò che spetta 
al credente all’inizio della nuova vita. La co-
noscenza di Dio è il fine e la fine dell’essere 
umano. La fede non è che inizio della fine e 
segno che la fine è già incominciata nell’ani-
mo del credente. 
Con questo ultimo aspetto possiamo superare 
la questione divisoria fra intelletto e volontà 
nel credente e avviarci alla conclusione. La 
fede è presente nell’animo del credente per 



40

RICERCA N. 4-5-6/2025 I La Nottola di Minerva

infusione divina, è Dio che ha donato libera-
mente il lume della fede a colui che poi vuole 
credere. Ma ci rendiamo conto del fatto che 
non si tratta propriamente di una tirannia del-
la volontà sull’intelletto: la volontà propone al 
suo compagno la conoscenza di Dio, cono-
scenza dell’ente infinito, conoscenza dell’in-
finito stesso. E come potrebbe l’intelletto ti-
rarsi indietro, avido com’è di conoscenza? È 
vero che l’intelletto non fornisce il suo assen-
so alle cose di fede, ma non perché le reputa 
false, cioè dimostrando che sono non vere, 
piuttosto perché non riesce mai a farle sue. Si 
è parlato di questo suo vorticare intorno alle 
cose divine, di questo suo tendere alla Verità, 
ed è proprio questa attività a costituire il suo 
bene. Poiché ha come suo traguardo la cono-
scenza di ogni cosa, l’intelletto la fissa cre-
dendo di poterla raggiungere e inizia, perciò, 
a fare ricerche, a cercare di rappresentarsi ciò 
che in cui vorrebbe credere. E, volendo, que-
sto movimento incessante, questa ricca pro-
duzione del pensiero è un’aderente metafora 
dei secoli che si sono susseguiti, nella storia 
del pensiero, di tentativi da parte dei Padri 
della Chiesa e dei filosofi e dei teologi dell’età 
medievale (e seguenti) di determinare razio-
nalmente ciò che la loro volontà incarnata cre-
deva. Insomma, è per questo motivo che l’in-
telletto si fa liberamente schiavo della sua 
facoltà superiore, la volontà: perché ricono-
sce, in questo tendere alla Verità, il suo bene 
e riconosce nella volontà le doti carismatiche 
di una guida sicura che gli presenta veramen-
te la Verità e la Bontà. E la volontà, a sua vol-
ta, è debitrice all’intelletto che, per primo, ha 
tentato di fornire ad essa una rappresentazio-
ne del sommo bene e della somma verità. Le 
rappresentazioni della fede, infatti, più o 
meno differenti da credente a credente, sono 
ciò che hanno fatto conoscere alla volontà il 
vero fine ultimo e il vero Dio. La stessa vita 
del Cristo, mediatore perfetto, non sarebbe 

stata accessibile alla volontà se non per mezzo 
delle rappresentazioni dell’intelletto che, ve-
dendo nella sua crocifissione il libero donarsi 
dell’Amore vero, ha determinato il bene della 
volontà che non aspetta altro che goderne 
pienamente. 
In conclusione, si è cercato di mostrare, per 
quanto è stato reso possibile dai cari limiti 
editoriali e circostanziali, non solo l’artico-
lata costruzione dell’originale pensiero di 
Tommaso d’Aquino in merito alla fede, ma 
anche la complessa trama del rapporto fra vo-
lontà e intelletto. Di per sé divisi nelle loro 
operazioni proprie, la fede è l’occasione di 
riscoprire una profonda unità in vista del vero 
fine dell’uomo e del suo essere fatto per Dio 
che certamente divide e separa, ma per farne 
uno nella sua unità.



41

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Polis

polis

FERITE INVISIBILI: IL BULLISMO 
CHE DISTRUGGE LE VITE

di Stefania Maria Pia Ferro
STUDENTESSA DEL CORSO DI LAUREA MAGISTRALE IN INGEGNERIA DELL’INTELLIGENZA ARTIFICIALE 

E DELLA SICUREZZA INFORMATICA PRESSO L’UNIVERSITÀ DEGLI STUDI DI ENNA “KORE”, FUCINA DEL 

GRUPPO FUCI DI CALTANISSETTA.

O utlier, è questa la parola che mi vie-
ne in mente quando si parla di bul-
lismo. Outlier è un termine utiliz-
zato in statistica per definire, in un 

insieme di osservazioni, un valore anomalo e 
aberrante, ossia un valore chiaramente distante 
dalle altre osservazioni disponibili1. Eppure, i 
numeri, in qualche modo, rappresentano il 
mondo dei “diversi”, cioè dei sensibili.
Le persone sensibili sono un po’ numeri pri-
mi: unici, irriducibili, non divisibili se non 
per se stesse e per l’unità. Non per questo pri-
ve di emozioni e di rispetto. Anzi, capaci di 
donarsi al mondo e di migliorarlo sensibil-
mente, offrendo quelle sfumature della vita e 
del mondo che sfuggono alla logica di massa.
Le persone sensibili indossano delle lenti con 
cui filtrano il mondo. Le si fa felici con poco: 
un abbraccio, una carezza. E si distruggono 
con poco: una parola usata in maniera spropo-
sitata, un appellativo, o imponendo loro la so-
litudine. Tutto ciò, distrugge la loro anima, la 
accartoccia, toglie e riduce la sua linfa vitale.
Le parole non sono solo parole, ma schiaffi o 
pugni sferrati, capaci di distruggere interior-
mente tanto quanto di guarire un cuore. Esse-

1  it.wikipedia.org/wiki/Outlier (u.c. 27.11.2025).

re vittime di bullismo non è un gioco né uno 
scherzo. Cambia, profondamente, il mondo e 
il pensiero di chi lo subisce. Uscirne è com-
plicato e molto complesso, ma è un cuore 
comprensivo che può fare la differenza.
L’omertà uccide le persone. Non è solo il bul-
lo che le uccide, ma è il costante girarsi dall’al-
tra parte e il far finta di non vedere e non sen-
tire, che uccide una vita. Quando qualcuno 
decide di mettere un punto alla propria vita, 
forse, in realtà siamo un po’ tutti colpevoli. Lo 
è un sistema che, forse, va troppo veloce, trop-
po proiettato sul consumismo e non sui veri 
valori: l’amicizia; l’amore; il rispetto.
L’ascolto attivo, la sola presenza, possono 
salvare una vita. L’amicizia può salvare la vita, 
anche, in quei giorni bui e tetri, quelli in cui il 
sole sembra non spuntare. Essere profonda-
mente amati può fare la differenza in quei 
giorni in cui tutto perde colore. L’amicizia è 
la tavolozza dei colori più bella, capace di co-
lorare una tela, apparentemente, scura.
Se la violenza è antica e radicata nel genere 
umano. Ciò non significa che non possa essere 
annullata. Ricordiamo il codice di Hammurabi: 
«Occhio per occhio, dente per dente». Ma que-
sto meccanismo è antico. Oggi quello che do-
vrebbe vincere è: «Ama, e cambia il mondo».



42

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Polis

La violenza nasce, in realtà, dal voler emulare 
le doti di colui che spesso si bullizza, che vie-
ne preso di mira per connotati differenti, 
spesso positivi. In una classe di non studiosi, 
chi viene preso di mira è colui che studia. È 
accaduto nell’antichità con la caccia alle stre-
ghe, o con Gesù. Perché, pensiamoci bene: 
chi era Gesù se non un uomo che predicava 
valori ignoti ai più, tra cui l’amore?
Oggi siamo forti. La nostra forza è data dalle 
nuove tecnologie. Ma siamo, anche, deboli allo 
stesso tempo: con un solo click si può rovinare 
la reputazione di una persona. Prima di parlare, 
pubblicare e condividere, prendiamoci l’abitu-
dine di chiederci: e se fossi io al suo posto? 
Questo, forse, renderebbe le persone migliori e 
il mondo forse un mondo più vivibile.
Il cyberbullismo corre veloce, troppo veloce. 
Le parole corrono troppo veloci. È una piaga, 
una ferita aperta, sanguinante nel cuore della 
terra. Non si limita alla scuola e all’università, 
all’azienda, a un gruppo. È ovunque. La vitti-
ma può avere gli occhi di un amico, di un fra-
tello, di un barbone. Eppure, è più veloce del-
le leggi e dei rimedi, più veloce di un sistema 
troppo lento e ancora troppo burocratico. 
Chi colpisce, spesso, ha bisogno d’amore, ma 
trova i modi meno adatti per chiederlo. In re-
altà, chi bullizza non è forte, ma immensa-
mente debole. 
Qual è la vera forza? La vera forza non è nel 
colpire, ma nell’accogliere. Non è nel prende-
re in giro, ma nel rispettare. Il mondo sarà un 
mondo migliore quando si capirà che il diver-
so non è da eliminare e da bullizzare, ma è un 
valore aggiunto. In una serie di numeri, il di-
verso potrebbe essere la somma che permet-
terebbe di legare quei due numeri in maniera 
magica.
Un mondo dove tutti gli esseri umani fossero 
uguali sarebbe monotono. Gesù ha donato a 
ciascuno di noi il valore dell’unicità e del libe-
ro arbitrio, ma “la propria libertà finisce dove 

inizia quella di un altro essere umano”. Ogni 
scoperta nel mondo è, spesso, dovuta a una 
personalità vista come diversa. Ricordate Van 
Gogh e Einstein? Grandi personalità, ma tut-
te accomunate da un denominatore comune: 
difficilmente capite e integrate in una società 
dove seguire la massa era visto come fonte di 
serenità.
Se ogni outlier venisse visto come un dono, 
come un piccolo miracolo da custodire, e non 
come un errore matematico da risolvere, il 
mondo acquisterebbe tonalità più sgargianti. 
Se imparassimo a leggere negli occhi dell’al-
tro non un nemico, ma una piccola parte di 
noi stessi riflessa, il bullismo perderebbe la 
sua forza. Il bullismo e la violenza rendono il 
terreno della vita arido, mentre l’amore, in 
ogni sua forma, è il concime che rende rigo-
gliosa la pianta della vita.
Non servono potenti tecnologie per rendere il 
mondo migliore, per cambiare e mutare la 
storia. Serve coraggio, gentilezza e amore. In 
realtà, la più grande vittoria dell’essere uma-
no non è andare sulla Luna, conoscere o sco-
prire nuovi pianeti, ma rendere il mondo più 
accogliente. Vincere il bullismo, l’odio, l’in-
differenza e l’egoismo.
Quanti nomi dovremmo ancora leggere e 
sommare a quelli di Andrea Spezzacatena, Pa-
olo Mendico, Leonardo Calcina, Marco Fer-
razzano e Michele Ruffino? Tutti ragazzi la 
cui età era compresa tra i 14 e i 29 anni. Gio-
vani i cui sogni sono stati spazzati e cancellati 
da uno schiaffo, fisico o verbale, ma, anche, 
dall’omertà del pubblico silenzioso.
Il bullismo è una croce, spesso, silente che 
pesa sull’anima dell’individuo. Ogni parola 
pesa, ogni gesto conta e ogni silenzio può fare 
la differenza. Ognuno di noi può scegliere se 
diventare complice o essere artigiano di spe-
ranza. Ognuno, in cuor suo, può scegliere se 
lasciar spegnere una vita o attenuare la cica-
trice con un sorriso.



43

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Iuris

iuris

SOVRANITÀ DIGITALE, POTERI 
PRIVATI E DIRITTI FONDAMENTALI

di Francesco Di Palma
FUCINO DEL GRUPPO DI SALERNO, LAUREATO IN GIURISPRUDENZA.

La sovranità digitale rappresenta una 
delle questioni più urgenti e complesse 
nel Diritto costituzionale contempora-
neo. L’avvento delle tecnologie digitali 

e la proliferazione dei poteri privati, in particola-
re delle grandi piattaforme tecnologiche, hanno 
messo in crisi la tradizionale sovranità degli Stati 
fondata sulla delimitazione geografica e il con-
trollo territoriale. Nel cyberspazio, infatti, la re-
golazione non può più essere esclusivamente 
territoriale bensì deve affrontare la natura globa-
le e decentralizzata della rete, contraddistinta da 
dinamiche rapide e mutevoli che sfidano i confini 
giuridici nazionali.
Le grandi tech company, spesso denominate i 
“Baroni del digitale” esercitano un potere signi-
ficativo nel controllo dei flussi informativi, nella 
moderazione dei contenuti e nella profilazione 
degli utenti tramite algoritmi e big data. Questi 
attori privati, pur non essendo soggetti pubblici, 
svolgono ruoli simili a quelli della regolazione 
statale, configurando così una fenomenologia di 
governance multilivello che incide pesantemente 
sulla libertà di espressione e sulla tutela dei dirit-
ti fondamentali degli utenti. Tuttavia, la loro le-
gittimazione democratica è limitata o assente, 
creando un vuoto di responsabilità che pone in-
terrogativi di natura costituzionale.

Approcci regolatori e 
costituzionalismo digitale
La risposta statale e sovranazionale, specialmen-
te in Europa, si è tradotta in un modello innova-
tivo di regolazione multilivello, volto a riafferma-
re la sovranità digitale tramite una governance 
complessa che coinvolge più livelli istituzionali 
– locale, nazionale e sovranazionale – e attori 
pubblici e privati. Strumenti normativi come il 
Gdpr, il Digital services act e il Digital markets 
act mirano a introdurre trasparenza, responsabi-
lità e tutela dei diritti digitali attraverso standard 
condivisi. Tale modello multilivello è fondamen-
tale per garantire la tutela dei diritti fondamenta-
li in un contesto tecnologico in evoluzione, dove 
la flessibilità normativa deve convivere con la 
stabilità e la protezione dei principi democratici.
Inoltre, all’interno del costituzionalismo digitale 
si riflette su come le costituzioni tradizionali 
debbano adattarsi per includere le sfide poste 
dalla governance digitale. Si parla di pluralismo 
costituzionale transnazionale, in cui la regola-
zione digitale non può essere monopolio esclusi-
vo degli stati-nazione ma deve coinvolgere mol-
teplici ordinamenti giuridici e istituzioni 
sovranazionali, promuovendo forme di gover-
nance condivisa e partecipata che riflettano la 
multilateralità del cyberspazio.



44

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Iuris

Cybersecurity e protezione dei dati: 
un intreccio imprescindibile
La cybersecurity assume un ruolo centrale nel 
modello europeo di sovranità digitale, estenden-
do la protezione ai dati personali e alla sicurezza 
nazionale. La sicurezza informatica non è solo 
un tema tecnico ma politico-giuridico, poiché 
concerne la tutela dei diritti fondamentali e la so-
vranità sui dati in cloud e infrastrutture digitali. 
La recente direttiva Nis 2 e gli strumenti per la 
cyber-protezione nazionale e transnazionale mi-
rano a creare un sistema di governance multili-
vello capace di prevenire e contrastare il cyber-
crime senza compromettere la privacy e le libertà 
civili.
Il tema del controllo sui dati è legato anche al 
concetto di “cloud sovrano”, infrastruttura digi-
tale controllata a livello nazionale o regionale per 
garantire la titolarità e la protezione dei dati cri-
tici, un pilastro importante per l’autonomia tec-
nologica e politica in ambito digitale.

Conclusioni e prospettive future
La sfida del XXI secolo per il diritto costituzio-
nale è duplice: limitare il crescente potere priva-
to digitale e innovare il costituzionalismo con 
modelli dinamici di governance multilivello. Solo 
attuando strumenti giuridici e tecnologici condi-
visi, in grado di bilanciare libertà fondamentali, 
sicurezza e innovazione, sarà possibile costruire 
una sovranità digitale efficace, che protegga i di-
ritti umani e supporti società sempre più digita-
lizzate.



45

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Chiesa 

di Andrea Carminati
RAF E FUCINO DEL GRUPPO FUCI BRESCIA, STUDENTE DI ECONOMIA.

ANALISI AL CUORE DELLA 
LITURGIA
Nel 60° anniversario della chiusura del Concilio 
Ecumenico Vaticano II

chiesa 

Il 4 dicembre 1963 viene promulgata da 
Paolo VI, caro a tutti noi della FUCI, 
una delle quattro costituzioni del Conci-
lio Vaticano II sulla riforma liturgica: la 

Sacrosanctum Concilium. Questo documento 
portò lo stesso pontefice a celebrare la prima 
messa in lingua italiana il 7 marzo del 1965, 
già nello stesso anno della chiusura del Con-
cilio. Vediamo di comprendere appieno que-
sta riforma per poter vivere più profondamen-
te il nostro incontro con Dio nell’Eucaristia 
attraverso la liturgia, che «è il culmine verso 
cui tende l›azione della Chiesa»1.

1  Paolo VI, Sacrosanctum Concilium, Costituzione sulla Sacra Litur-
gia (d’ora in avanti solo Sacrosanctum Concilium), 04.12.1963, 10.

Il perché della liturgia
Questa nostra riflessione nasce dal recente ri-
chiamo della Conferenza Episcopale Italiana 
sulla necessità di «riscoprire la forza della 
preghiera e la bellezza della liturgia» (Comuni-
cato finale della sessione invernale del Consi-
glio permanente della Cei). Questa esortazione 
ci fa comprendere che non possiamo e non dob-
biamo fermarci alle apparenze, alla forma delle 
cose, in particolare rispetto a quelle più impor-
tanti che riguardano la realtà profonda della no-
stra fede. La forma è importante ma la sostanza 
è fondamentale. Se questo cambio di forma lin-
guistica della liturgia ha causato, da un certo 
punto di vista, un freno al desiderio di com-
prendere la messa, con i suoi intimi significati e 
le sue simbologie, questo fenomeno di immobi-
lismo linguistico si è probabilmente anche ri-

di Gabriele Gusso
LAUREATO IN SCIENZE DELL’UNIVERSO PRESSO L’UNIVERSITÀ ROMA LA SAPIENZA, PRESIDENTE DI 

GIOVANI UNIVERSITARI IN PARLAMENTO.



46

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Chiesa 

versato nella fede che risulta essere quasi inde-
bolita e pronta a conformarsi a ogni vento con 
cui si trova a confrontarsi.
L’Esortazione dei vescovi italiani contiene 
due aggettivi che non possiamo sottovalutare: 
“forza” e “bellezza”. La preghiera è forte, la 
liturgia è bella. L’unione delle due, dunque la 
preghiera liturgica, è forte e bella. Ma dietro 
questo carattere intrinseco troviamo anche un 
impegno: la preghiera liturgica deve essere 
resa forte e bella, in tutti quei casi che, per 
vari motivi, dimostrano un indebolimento da 
questo punto di vista con una forza che non si 
esprime o una bellezza che non è evidente.
Cosa può significare forza in un contesto di 
preghiera? La forza in generale può essere 
intesa come capacità di interrompere uno 
stato di inerzia. L’immagine della forza all’in-
terno dei Salmi viene adattata ad esempio al 
bufalo: «Tu mi doni la forza di un bufalo, mi 
hai cosparso di olio splendente» (Sal 92). Se 
abbiamo in mente questa immagine, quella di 
un bufalo che risplende alla luce del sole, 
possiamo capire cosa sia la forza della pre-
ghiera liturgica, un concentrato di immensità 
e grandezza capace di far sentire noi umani 
piccoli ma allo stesso tempo affascinati. La 
preghiera quindi, proprio come la forza del 
bufalo, si inserisce in uno stato di quotidiani-
tà e ne interrompe l’inerzia, lo scorrere se-
condo routine degli avvenimenti. La forza 
della preghiera non si mostra saltuariamente, 
ma con costanza poiché: «Il cristiano [...] è 
tenuto a pregare incessantemente». Il secon-
do aggettivo che i vescovi italiani utilizzano è 
“bellezza”. La più chiara interpretazione del-
la bellezza ci viene probabilmente dal padre 
della Chiesa Agostino d’Ippona, il cui esem-
pio ha guidato molti uomini tra cui il nostro 
pontefice Leone XIV. La bellezza è intesa nel 
senso di Pulchritudo Dei, ossia la grazia e 
l’armonia che si esprimono nell’equilibrio 
delle cose. L’equilibrio ha per sua natura una 

caratteristica inaccettabile dal punto di vista 
umano: è precario ed effimero. A questo pro-
posito rispondere alla domanda: “Quando 
una liturgia è bella?” non è affatto facile. Pro-
babilmente quando, secondo quanto i padri 
conciliari ci indicano, l’equilibrio che espri-
me grazia e armonia non si ferma al rito e alle 
sue forme (tra cui i canti e la lingua), ma coo-
perando con la grazia divina faccia il suo in-
gresso nella vita quotidiana. D’altronde lo 
scopo del culto e quello della creazione nel 
suo insieme, come ci ricordava il teologo Jo-
seph Ratzinger, è il medesimo e consiste 
«nella divinizzazione. [...] L’Eucaristia indi-
ca, per così dire, la direzione del movimento 
cosmico; essa anticipa il suo fine e allo stesso 
tempo spinge verso di esso»2.

Il perché della Riforma
Con la Costituzione sulla sacra liturgia, «il sa-
cro Concilio si propone di far crescere ogni 
giorno di più la vita cristiana tra i fedeli; di 
meglio adattare alle esigenze del nostro tem-
po quelle istituzioni che sono soggette a mu-
tamenti; di favorire ciò che può contribuire 
all’unione di tutti i credenti in Cristo; di rin-
vigorire ciò che giova a chiamare tutti nel 
seno della Chiesa. Ritiene quindi di doversi 
occupare in modo speciale anche della rifor-
ma e della promozione della liturgia»3.
Vita cristiana, dialogo nel tempo, unione in 
Cristo e chiamata nella Chiesa, queste sono le 
chiavi di volta della Costituzione conciliare 
che rappresenta una vera e propria riforma 
nella storia liturgica della Chiesa. Queste 
prospettive hanno aperto nuove strade per la 
partecipazione attiva dei fedeli, rendendo la 
liturgia un momento veramente centrale e di 
incontro tra la comunità dei fedeli e l’Eucari-
stia, che è «sacramento di amore, segno di 

2  J. Ratzinger, Introduzione allo spirito della liturgia, San Paolo Edi-
zioni, Cinisello Balsamo (Mi) 2014, cap. I.
3  Sacrosanctum Concilium, 1.



47

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Chiesa 

unità, vincolo di carità, convito pasquale, nel 
quale si riceve Cristo»4.
Inserendosi nel contesto pasquale, la liturgia 
non rimane mera forma rituale, ma è un atto di 
costante incontro con il divino che deve esse-
re intimamente compreso e interiormente vis-
suto dai fedeli, affinché la Messa sia fonte di 
unità nell’amore e consolazione nella passio-
ne. Mediante essa infatti si «si attua l›opera 
della nostra redenzione»5: un’opera che «non 
esaurisce tutta l›azione della Chiesa»6 ma che 
«è il culmine verso cui tende l’azione della 
Chiesa e, al tempo stesso, la fonte da cui 
promana tutta la sua energia»7.
La simbologia liturgica è una manifestazione 
concreta dell’amore cristiano che conduce a 
una piena comunione con il mistero di Cristo 
morto e risorto. Essa è luogo privilegiato per 
vivere la presenza di Cristo e per comunicare 
la gioia del Vangelo. «Dove sono due o tre ri-
uniti nel mio nome, lì sono io in mezzo a loro» 
(Mt 18,20), con queste parole l’Evangelista ci 
invita a riconoscere la presenza genuina di 
Cristo nella nostra quotidianità e ci chiama a 
costruire un rapporto comunitario con Lui, 
declinato di fatto nell’amore liturgico. Que-
sto è anche un forte strumento per comunica-
re la gioia del Vangelo, professando aperta-
mente e gioiosamente questa nostra 
salvazione nell’amore: «Cantate al Signore un 
canto nuovo [...] annunciate di giorno in gior-
no la sua salvezza» (Sal 96,1-2).
I padri conciliari si sono dunque trovati a do-
ver convergere il potente messaggio biblico 
in una nuova espressione liturgica che potes-
se efficacemente essere compresa e vissuta 
dai fedeli, adattandone il linguaggio e la sim-
bologia ai mutamenti culturali e pastorali del 
nostro tempo. Questo proprio nell’ottica di 

4  Ivi, 47.
5  Messale romano del 1969, II domenica del Tempo ordinario.
6  Ivi, 9.
7  Sacrosanctum Concilium, 10.

facilitare uno sforzo molto complesso che nel-
la liturgia avviene, ossia causare l’incontro tra 
divino e umano, tra “sana tradizione” e “le-
gittimo progresso”, tra l’aulicità delle realtà 
celesti e la miseria di quelle terrene. Una vera 
riscoperta del patrimonio liturgico originario 
volto a riportare in primo piano la partecipa-
zione dei fedeli alla «Parola fatta carne» (Gv 
1,14), riscoprendo in ogni gesto ed ogni pa-
rola la presenza viva di Cristo.

La nuova forma liturgica
La riforma liturgica, come delineato in Sacro-
sanctum Concilium, ha introdotto, revisionato e 
valorizzato svariati elementi poi confluiti ed at-
tuati nel Messale romano di Paolo VI, almeno 
per quanto riguarda il Rito latino. Tra queste, si 
evidenzia la riscoperta del senso comunitario 
del culto, un maggiore coinvolgimento del lai-
cato e la valorizzazione della lingua vernacola-
re. Tale ultima epocale innovazione si esprime 
chiaramente nel passaggio: «Si conceda alla 
lingua nazionale una parte più ampia, 
specialmente nelle letture e nelle ammonizioni, 
in alcune preghiere e canti»8.
Di fatto, il nuovo Messale romano tenta di racco-
gliere ed accogliere nella comunione fraterna 
tutte le raccomandazioni dei padri conciliari sul 
Mistero eucaristico. «Con queste disposizioni 
nutriamo viva speranza che sacerdoti e fedeli 
preparino più santamente il loro animo alla Cena 
del Signore, e nello stesso tempo, meditando più 
profondamente le Sacre Scritture, si nutrano 
ogni giorno di più delle parole del Signore. 
Secondo quanto è raccomandato dal Concilio 
Vaticano II, le Sacre Scritture saranno così per 
tutti una sorgente perenne di vita spirituale, la 
modalità precipua per trasmettere la dottrina 
cristiana e infine l’essenza stessa di qualsiasi for-
mazione teologica»9.

8  Ivi, 36.
9  Paolo VI, Missale romanum, Costituzione apostolica, 03.04.1969.



48

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Chiesa 

Nel nuovo Messale romano si palesano inoltre 
altre forti revisioni liturgiche, sia di cesura degli 
elementi ritenuti di poca sostanza che di rein-
troduzione, «secondo la tradizione dei Padri»10, 
degli altri elementi che col tempo sono andati 
perduti. Tra questi abbiamo l’omelia, la Pre-
ghiera universale o Preghiera dei fedeli (che si 
era totalmente persa) e l’atto penitenziale.
Questa revisione è figlia di una forte attenzione, 
sia nella Costituzione conciliare che in quella 
apostolica di promulgazione del Messale roma-
no, verso la partecipazione dei laici alla Celebra-
zione eucaristica. In particolare «la Chiesa si 
preoccupa vivamente che i fedeli non assistano 
come estranei o muti spettatori a questo mistero 
di fede, ma che, comprendendolo bene nei suoi 
riti e nelle sue preghiere, partecipino all’azione 
sacra consapevolmente, piamente e attivamente; 
siano formati dalla parola di Dio; si nutrano alla 
mensa del corpo del Signore; rendano grazie a 
Dio; offrendo la vittima senza macchia, non sol-
tanto per le mani del sacerdote, ma insieme con 
lui, imparino ad offrire se stessi, e di giorno in 
giorno, per la mediazione di Cristo, siano perfe-
zionati nell’unità con Dio e tra di loro, di modo 
che Dio sia finalmente tutto in tutti»11.
Quindi tale partecipazione non è esclusiva-
mente materiale o pratica, ma anche e soprat-
tutto spirituale ed edulcorante. Card. Ratzin-
ger da giovane prefetto della Congregazione 
della dottrina della fede, segnalava che il ter-
mine “partecipazione attiva” è stato purtrop-
po «frainteso e ridotto al suo significato este-
riore, quello della necessità di un agire 
comune, quasi si trattasse di far entrare con-
cretamente in azione il numero maggiore di 
persone possibile il più spesso possibile». 
Viene dunque spiegato che questo termine 
indica «un’azione principale, a cui tutti devo-
no avere parte»12.

10  Sacrosanctum Concilium, 50.
11  Ivi, 48.
12  J. Ratzinger, Introduzione allo spirito della liturgia, cit., cap. II.

L’ampliamento della conoscenza e del nume-
ro di testi della Sacra Scrittura che vengono 
letti durante la mensa della parola di Dio, non 
è una scelta casuale ma è anch’essa figlia 
dell’Esortazione conciliare verso una maggio-
re abbondanza e apertura dei tesori della Bib-
bia (come indicato in Sacrosanctum Conci-
lium, 51). Questa apertura è mirata 
all’arricchimento della partecipazione di tutti 
noi fedeli alla vita della Chiesa, approfonden-
do così la nostra vita di fede. Ciò produce una 
rinnovata responsabilità rispetto al passato: 
avendo una maggiore educazione liturgica sul 
Mistero eucaristico, siamo chiamati a vivere 
con coscienza e dignità l’incontro con Cristo 
nell’Eucaristia.
Oltre alle novità già trattate (omelia, Preghie-
ra dei fedeli, atto penitenziale e Lezionario 
della messa) vi si aggiungono diverse riformu-
lazioni spesso derivanti dal setaccio dell’anti-
ca tradizione della Chiesa romana, come l’ar-
ricchimento della Preghiera eucaristica con 
un gran numero di Prefazi e l’uniformazione 
delle Preghiere eucaristiche, simbolo di unità 
votiva dell’intera Chiesa. Tra gli altri rinnova-
menti troviamo la reintroduzione del Salmo 
responsoriale, le modifiche delle Antifone 
d’ingresso e di comunione, come anche le re-
visioni del Temporale, del Santorale, del Co-
mune dei santi, delle messe rituali e delle 
messe votive.
Alcuni di questi rinnovamenti sono senz’altro 
congeniali al mutare dei tempi e delle neces-
sità riscontrate nell’attività quotidiana della 
Chiesa, mentre altri sono più radicati in un 
profondo e antico simbolismo che racchiude 
in sé una forte ricchezza di significato.



49

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Leonardo

di Maria Anna Maffi
RAF E FUCINA DEL GRUPPO FUCI DI URBINO, LAUREATA IN STORIA DELL’ARTE.

“L’IDEA DI ARTE” PER LA CHIESA 
A SESSANT’ANNI DAL CONCILIO 
VATICANO II: LA BELLEZZA E 
L’EVANGELIZZAZIONE, DA PAOLO VI 
A PAPA FRANCESCO

leonardo

Il cristianesimo, sin dalle sue origini, sta-
bilisce con le immagini un particolare e 
significativo sodalizio. Le immagini non 
hanno mai costituito, infatti, solo un fat-

to estetico per i cristiani, né si possono consi-
derare come semplici illustrazioni (ne sono la 
prova se non altro le lunghe controversie teo-
logiche sulla loro liceità e il loro uso regola-
mentato). La Chiesa «attraverso l’arte [e le 
immagini] spiega, interpreta la rivelazione»1 
e per secoli è stata, infatti, la principale pro-
motrice di opere artistiche, svolgendo un ruo-
lo centrale per tutta la cultura occidentale.
Il mondo contemporaneo è però profonda-
mente cambiato. «Viviamo un tempo di crisi 
complessa, che è economica e sociale e, prima 
di tutto, è crisi dell’anima, crisi di significa-

1  Papa Francesco, La mia idea di Arte, a cura di T. Lupi, 
Mondadori, Milano 2015, p. 9.

to»: in questi termini si espresse davanti agli 
artisti papa Francesco per l’anno giubilare 
20252. E l’arte si fa espressione di questi mu-
tamenti. Di fronte a questo panorama che 
pare così incerto è facile comprendere come 
la Chiesa in tanti casi abbia tentato di “rifu-
giarsi” nella tradizione, che pare essere una 
sorta di garanzia di fedeltà e continuità con un 
passato in cui si riconoscono quei valori che 
la contemporaneità sembra aver perso, sia a 
livello artistico che di fede. È più facile rivol-
gere le proprie energie piuttosto all’imperati-
vo dell’evangelizzazione, tanto più che inter-
venti importanti richiedono anche un 
investimento economico considerevole; tema 
questo sempre molto delicato: «Si poteva ven-

2  Id., Omelia letta dal Cardinale José Tolentino de Men-
donça in occasione della Santa messa per Giubileo 
degli artisti e del mondo della cultura, 16.02.2025.



50

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Leonardo

dere questo unguento per trecento monete 
d’argento, e poi distribuirle ai poveri!» (Gv 
12,5). Ma «l’arte è evangelizzazione»3: così 
affermava papa Francesco, certo, a patto che 
fosse ancora in grado di parlare del e all’uomo 
contemporaneo. Tale “sodalizio” a cui si ac-
cennava pare, infatti, ad un certo punto incri-
narsi definitivamente. Alcuni riconoscono 
l’inizio di questo processo già nel Rinasci-
mento, dopo il “cristiano Medioevo”, ma fu 
nel Settecento, epoca dell’Illuminismo, che la 
Chiesa perse definitivamente il suo potere 
politico e la sua leadership culturale; non 
solo, iniziò anche ad essere percepita negati-
vamente dalla cultura rivoluzionaria domi-
nante: le conseguenze in campo artistico fu-
rono inevitabili. Quasi un “divorzio” tra arte 
e Chiesa fu percepito, infine, nel Novecento, 
tanto che è stato naturale chiedersi alla fine se 
fosse ancora possibile un’arte veramente sa-
cra [cristiana] e anche attuale4.
Paolo VI già nel 1965 esprimeva non solo il 
desiderio, ma il bisogno di riallacciare quella 
feconda alleanza tra Chiesa e arte che oggi, 
ma anche all’epoca sembrava tanto difficile e 
compromessa: «Noi abbiamo bisogno di voi»5 
dichiarava rivolgendosi agli artisti con una 
lettera, l’8 dicembre, sessant’anni indietro 
nel tempo, a conclusione del Concilio Vatica-
no II. Il ruolo dell’arte non è sostituibile, in-
fatti, secondo il pontefice: la sua prerogativa è 
quella di rendere sensibile, quindi visibile ed 
accessibile, il mondo dello Spirito, dell’invi-
sibile, di Dio. L’arte fa questo per mezzo dei 
colori, delle forme, delle parole e, anche, del 
sentimento, un ruolo questo paragonabile al 

3  Id., La mia idea di Arte, cit. p. 9.
4  «È possibile un’arte veramente attuale e che sia anche 
sacra?» (G. Dorfles, Religione e modernità. L’arte sacra 
contemporanea? Che orrore, in «Il Corriere della Sera», 3 
aprile 1998, p. 31).
5  Paolo VI, Messaggio agli artisti, 08.12.1965, Chiusura 
del Concilio Vaticano II.

ministero sacerdotale. Con il Concilio – in-
detto il 25 dicembre del 1961, aperto ad ot-
tobre del 1962 da papa Giovanni XXIII 
(1958-1963) e chiuso dal successore tre anni 
dopo – si arriva ad un punto cruciale e di sno-
do di questo complesso rapporto tra arte e 
Chiesa; qualcuno lo ha addirittura definito 
“un evento epocale”. Questo nasce con l’esi-
genza di un rinnovamento e un aggiornamen-
to da parte della Chiesa nei costumi e della 
disciplina ecclesiastica dopo i profondi cam-
biamenti, sociali e politici, avvenuti nell’ulti-
mo cinquantennio di storia: l’esigenza di tro-
vare, cioè, la forma più giusta ed efficace per 
far meglio conoscere la sostanza immutabile 
della dottrina cristiana. Non si tratta certo di 
una rottura con il passato, ma di far maturare 
insieme con i percorsi storici anche la Chiesa. 
Così perfino nei confronti dell’arte quello che 
si propone è un rinnovamento che permetta 
una più efficace comunicazione con gli uomi-
ni del proprio tempo. Paolo VI esortava, an-
cora, gli artisti: «Questo mondo nel quale vi-
viamo ha bisogno di bellezza per non 
sprofondare nella disperazione […]. Ricorda-
tevi che siete i custodi della bellezza nel mon-
do»6. Sulla stessa scia, e con una certa conti-
nuità di pensiero, si pongono anche i suoi 
successori.
Giovanni Paolo II, non solo un filosofo e teo-
logo, ma anche un artista, poeta e drammatur-
go, è profondamente interessato a riaffermare 
il valore dell’arte e la sua potenza evangelizza-
trice, la sua capacità di tenere insieme Verità 
e Bellezza. Nella sua ricchissima Lettera agli 
artisti (1999) riprende il Magistero di Paolo 
VI e del Concilio, desiderando «mettersi sulla 
strada di quel fecondo colloquio della Chiesa 
con gli artisti che in duemila anni di storia 
non si è mai interrotto»7. Infine, conclude 

6  Ibidem.
7  Giovanni Paolo II, Lettera di agli artisti, 04.04.1999.



51

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Leonardo

con un vero e proprio “inno alla bellezza”, 
che riprenderà anche nel febbraio successivo 
in occasione del Giubileo del 2000: «L’arti-
sta vive con la bellezza una particolare rela-
zione», ed afferma: è proprio questa «la voca-
zione a lui rivolta dal Creatore»8. Benedetto 
XVI negli anni del suo pontificato si esprime 
in diverse occasioni su questo argomento mo-
strando, ancor più dei predecessori, una par-
ticolare predilezione per il tema, il quale di-
venta il filo rosso che unisce i suoi interventi 
in materia artistica: l’arte e gli artisti attraver-
so la bellezza hanno il potere di «colpire», di 
«parlare al cuore dell’umanità»9, più che con 
ogni altra spiegazione razionale.
Ma di quale bellezza si parla? Non si tratta di 
“rigettare” la kalokagathìa della filosofia 
greca per cui il bello è buono e si esprime at-
traverso la perfezione formale: il rapporto ar-
monico e la proporzione delle parti. Ma certa-
mente il bello autentico di cui parla il 
pontefice non ha nulla a che vedere con quello 
estetico ed estetizzante, tutto effimero, bana-
le, superficiale, a cui si è fin troppo abituati e 
che inganna. Quale bellezza si potrebbe altri-
menti intravedere ad esempio davanti ad un 
crocifisso medievale, al “Cristo doloroso” – 
patiens – appeso alla croce e sfigurato dal do-
lore? La bellezza di cui si sta parlando e a cui 
si riferisce la Chiesa, non risiede quindi nei 
tratti esteriori: quelli imperturbabili degli dei 
pagani, neppure d’altra parte si può trovare 
esclusivamente nell’aspetto trasfigurato del 
Cristo glorioso. In questo caso piuttosto l’arte 

8  Cfr. Pontificio Consiglio della Cultura, Il dialogo tra la 
Chiesa e gli Artisti nel Magistero più recente, da Paolo VI 
a Benedetto XVI, 2009, p. 5 (cultura.va/content/cultura/
en/dipartimenti/arte-e-fede/testi-e-documenti/vari/sul-
la-via-della-bellezza--fede--arte-e-artisti-nel-magiste-
ro-di-/_jcr_content/innertop-1/download/file.res/
Sulla%20via....pdf, u.c. 27.11.2025).
9  Benedetto XVI, Discorso in occasione dell’incontro con 
gli artisti, 21.11.2009.

chiama a confrontarsi direttamente con la di-
mensione salvifica di quel corpo torturato e 
morente. In questo senso, tenendo bene a 
mente la Salvezza, possiamo riconoscere tan-
ta arte come bella e la bellezza come una via – 
la via pulchritudinis – «verso il Trascendente, 
verso il Mistero ultimo, verso Dio»10. Così 
papa Francesco: «Seguire Cristo non è solo 
una cosa vera, ma anche bella […]. In questo 
senso la bellezza rappresenta una via per in-
contrare il Signore»11.
Nella sua forza evocativa capace di interpella-
re l’uomo, l’arte ha sempre portato con sé an-
che una responsabilità. Come era già emerso 
parlando del Concilio Vaticano II, l’arte con-
temporanea ha acquisito nel tempo, e soprat-
tutto a partire dal secolo scorso, infinite pos-
sibilità di comunicazione, si pensi ad esempio 
agli strumenti digitali e multimediali. D’al-
tronde, i materiali e le tecniche, che gli artisti 
hanno avuto a disposizione nel tempo, sono 
stati sempre diversi e nuovi e l’arte religiosa, 
storicamente, ha sempre saputo sfruttare i 
media a sua disposizione, adattandosi ai con-
testi culturali, e tecnologici oltre che alle esi-
genze di fede del suo tempo. Per questo moti-
vo in passato sono stati realizzati, ad esempio, 
imponenti cicli di affreschi in Italia, oppure le 
grandi vetrate delle cattedrali gotiche francesi 
o tedesche, polittici e coinvolgenti pale d’al-
tare, e così via. Se vuole essere ancora richia-
mo alla bellezza e strumento di evangelizza-
zione, l’arte deve quindi saper parlare agli 
uomini di oggi, adottare un linguaggio attua-
le, che rispetti e accolga la sensibilità perso-
nale dell’artista, la sua libertà espressiva, il 
suo vissuto, insieme, a quello – talvolta dram-
matico – della contemporaneità, può usare 
senza paura nuove forme, e nuovi simboli12. 

10  Ibidem.
11  Cfr. Papa Francesco, La mia idea di Arte, cit., p. 10.
12  Ivi, p. 9.



52

RICERCA N. 4-5-6/2025 I Leonardo

Questo però senza perdere di vista, anzi esal-
tando – a prescindere dalle infinite modalità 
che ha acquisito e può acquisire nel tempo – il 
messaggio preciso e immutabile della Chiesa 
che, in estrema sintesi, è quello della Salvez-
za. «L’arte ha in sé una dimensione salvifica e 
deve aprirsi a tutto e a tutti» – concludendo 
con le parole di papa Francesco – «per questo 
motivo la Chiesa deve promuovere l’uso 
dell’arte nella sua opera di evangelizzazione, 
guardando al passato ma anche alle tante for-
me espressive attuali»13.

13  Ivi, p. 10.

Fonti:
Papa Francesco, La mia idea di Arte, a cura di T. Lupi, Mondadori, Milano 2015
Id., Omelia letta dal Cardinale José Tolentino de Mendonça in occasione della Santa mes-
sa per Giubileo degli artisti e del mondo della cultura, 16.02.2025.
G. Dorfles, Religione e modernità. L’arte sacra contemporanea? Che orrore, in «Il Corriere 
della Sera», 3 aprile 1998, p. 31
Paolo VI, Messaggio agli artisti, 08.12.1965, Chiusura del Concilio Vaticano II.
Pontificio Consiglio della Cultura, Il dialogo tra la Chiesa e gli Artisti nel Magistero più re-
cente, da Paolo VI a Benedetto XVI, 2009, p. 7.
Benedetto XVI, Discorso in occasione dell’incontro con gli artisti, 21.11.2009.






